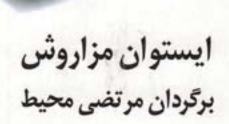
# فراسوي

بحران ساختارى نظام سرمايه



بحران ساختارى نظام سرمايه

نوشتهى: ايستوان مزاروش

Isteván Mészáros

برگردان: مرتضی محیط

40,46

# فراسوي سرمايه

(بخش سوم)

# بحران ساختاری نظام سرمایه

(جلد اول)

نوشتهی ،ایستوان مزاروش

(István Mészáros)

برگردان ، مرتضی معیط

انتشارات سنبله - هامبورگ آذر ۱۳۷۶ - دسامبر ۱۹۹۷

پ فراسوی شرهایه (بخش سوم)
 بحران ساختاری نظام سرهایه (جلد اول)

\* نوشته ی ایستوان مزاروش (István Mészáros)

\* برگردان: مرتضی محیط

\* ويراستار : رضا مرزبان

\* چاپ نخست: آذر۱۳۷۶ - دسامبر ۱۹۹۷

\* ناشر انتشارات سنبله - هامبورگ ۴۵۶۱۹۳ - ۲ - (۴۹۰)

\* تيراژ: ۱۵۰۰ نسخه

پ قیمت: ۱۵ مارک

Sonboleh c/o Print & Copyhaus Grindelallee 32 20146 Hamburg Germany

Tel.: (+49)-40-456193 Fax: (+49)-40-458643

\* کلیه حقوق چاپ و نشر برای ناشر محفوظ است.

#### نمرست

#### صفحه عنوان

- ۵ پیشگفتار مترجم
- ۲۳ پیشگفتار نویسنده بر چاپ فارسی
- ۳۳ فصل چهاردهم: تولید ثروت و غنای تولید
  - ۳۷ گست نیاز از تولید ثروت
- ۴۳ مالکیت: پرستش بُتواره و معنای حقیقی آن
  - ۴۹ بهره وری کار و بهره گیری (استفاده)
    - ۵۳ تضاد میان کار مولد و کار غیر مولد
- ۵۹ ساختار فرماندهی از بالا در نظام سرمایه: تعیین فرایند کار از بالا
  - ۶۲ همگن سازی همه ی روابط تولیدی و توزیعی
    - ۷۰ بلای وابستگی متقابل:

دور باطل «دنیای بزرگ» و سلول های تشکیل دهنده ی نظام سرمایه

- ۷۷ فصل بانزدهم : کاهش میزان بهره گیری (از کالا) در نظام سرمایه داری
- ٧٩ از به حد اکثر رساندن «عمر مفید کالاها» تا پیروزی عمومی تولید کالاهای زائد
  - ۸۷ نسبی ساختن تجمل و نیاز
  - ۹۷ گرایش ها و ضد گرایش های نظام سرمایه
  - ۱۰۲ حدود و مرزهای بیرون کشیدن مازاد، تحت قوانین اقتصادی
    - ۱۰۷ کاهش میزان بهره گیری (از کالا) و معنای «وقت آزاد»

#### ۱۲۷ فصل شانزدهم : کاهش میزان بهره گیری (از کالا) و دولت سرمایه داری : مهار بحران و بازتولید سرمایه به شکل ویرانگر آن

۱۲۹ پیروی سرمایه از خط مشی با کم ترین مانع

۱۴۲ اهمیت مجتمع نظامی - صنعتی

۱۵۵ «از توفان های بزرگ» تا یک رکود پیوسته؛

مهار بحران و بازتولید ویرانگر سرمایه

#### ١٤٢ فصل هفدهم: أشكال متغير حاكميت سرماية

۱۶۵ معنای سرمایه از دید مارکس

۱۹۷ «سوسیالیسم در یک کشور»

۲۲۲ شکست استالین زدایی و فروپاشی «سوسیالیسم واقعاً موجود»

۲۴۵ کوشش در جا به جایی بیرون کشیدن کار اضافی از شیوه ی سیاسی به شیوه ی اقتصادی آن: «گلاسنوست» و «پرستروئیکا»

بي حضور مردم

۲۷۲ پانویسها

# پیشگفتار مترجم

ایستوان مزاروش (István Meszáros) فیلسوف مجارستانی الاصل، استاد بازنشسته دانشگاه ساسکس در انگلیس است. او به مدت ۱۵ سال کرسی استادی فلسفه ی آن دانشگاه را در اختیار داشت و پیش از آن چهار سال استاد فلسفه و علوم اجتماعی در دانشگاه یورک در تورنتو – کانادا بود. مزاروش طی این سال ها و سال های پیش از آن در چند دانشگاه اروپایی و آمریکای لاتین تدریس می کرده است. او طی سال هایی طولانی، دوست، شاگرد و منتقد میشودگیرگی لوکاچ فیلسوف نامدار مجار بوده است.

یکی از نخستین آثار مزاروش «نظریه از خود بیگانگی از دید مارکس» (Marx's Theory of Alienation) است که از بهشرین آثار در این زمینه شناخته شده. کتاب های بعدی و بنام او عبارتند از :

۱- فعالیت سارتر: در جستجوی آزادی The work of Sartre:

Search for Freedom

۲- فلسفه، ایدئولوژی و علوم اجتماعی Philosophy, Ideology &

Social Science"

۳- قدرت ایدئولوژی The Power of Ideology

«فراسوی سرمایه» (Beyond Capital ) تازه ترین اثر مزاروش است. چاپ نخست این کتاب در سال ۱۹۹۵ توسط انتشاراتی Merlin Press در لندن انتشار یافت و سال گذشته توسط

انتشاراتی «مانتلی ریویو» در نیویورک، تجدید چاپ شد.

نویسنده، انگیزه ی نوشتن کتاب اخیر را در پیشگفتار خود بر آن چنین بیان می دارد:

«... «بحران ماركسيسم» كه در دهه هاى اخير مقادير عظيمى كاغذ در باره ى آن سياه شده، در واقع دلالت بر بحران و تلاشي كامل آن حركت هاى سياسى دارد كه زمانى خود را طرفدار بينش ماركس از سوسياليسم مى دانستند. شكست تاريخى و پرهياهوى دو جنبش اصلى، يعنى سوسيال دمكراسى و سنت بلشويكي مسخ شده از سوى استالينيسم، موجب آغاز موج عظيمى از انواع تبليغات پيروزمندانه شد كه در آن مرگ خود سوسياليسم را جشن مى گرفتند.

رویارویی با اثرات منفی چنین تبلیغاتی، به هیچ رو نمی توانست صرفاً با انگشت گذاشتن بر منافع مادی بر گذار کنندگان چنین جشن ضد سوسیالیستی انجام گیرد. چرا که آنچه روی داده بود، دلایل سنگین و پر اهمیت تاریخی داشت. جهان سرمایه، امروزه به راستی بسیار متفاوت با زمانی است که جنبش سوسیالیستی مدرن، حرکت خود را در نیمه ی اول قرن نوزدهم آغاز کرد. بنابراین بدون ارزیابی دقیق تحولات دهه هایی که در این میان پشت سر گذاشته ایم – آن هم با توجه به چارچوب تئوریک و درازمدت آلترناتیو سوسیالیستی و نیازهای به طور بنیانی تغییر یافته ی سازمانی لازم برای آن، امکان تجدید حیات پروژه ی سوسیالیستی وجود نخواهد داشت. این است آن چالشی که تمام سوسیالیست ها در آینده ی قابل پیش بینی، با آن روبرو خواهند بود.

هدف کتاب حاضر ادای سهمی در راه انجام وظیفه ی تجدید ارزیابی و توضیح تدوریک رویدادهای دهه های گذشته است. همان گونه که در پیشگفتار چاپ سوم کتاب «نظریه ی از خود بیگانگی از دید مارکس» در ۱۹۷۱ اشاره کرده ام، تمامی این پروژه از تحلیل نقد از خود بیگانگی توسط مارکس و در تقابل با این ادعا آغاز شد که تو گویی نگرانی مارکس از مسأله ی حاکمیت سرمایه، مربوط به قرن ۱۹ بوده، چرا که اکنون نه ثنها طبقات و تضاد طبقاتی، بلکه تمام وجوه از خود بیگانگی، به طوری موفقیت آمیز و برگشت ناپذیر از میان رفته اند ادعایی که چه در شرق و چه در غرب (به ویژه در ایالات متحده، توسط افرادی چون دانیل بل) می شد. از آنجا که خود من، حاکمیت نوع استالینی و سرکوب خونین قیام مجارستان در سال ۱۹۵۶ توسط ارتش سرخ را (که با بی شرمی هرچه تمام تر، توسط احزاب کمونیست غرب، مورد تحسین قرار گرفت) شخصاً تجربه کرده بودم، این مسأله بر من آشکار گردید که نه تنها پایان ادعایی از خود بیگانگی در شرق، یک افسانه بیش نیست، بلکه نظام واقعاً موجود شوروی، هیچ ربطی به سوسیالیسم ندارد.

تجربه ی مستقیم من با زندگی در غرب، پس از سال ۱۹۵۶ [سال مهاجرت مزاروش از شرق به غرب به دنبال سرکوب جنبش مجارستان توسط شوروی] نیز این مسأله را به اندازه ی کافی بر

من روشن ساخت که از خود بیگانگی سرمایه داری هنوز به تحمیل فشار بی امان و ضد انسانی خود بر اکثریت عظیم مردم در «دنیای آزاد» ادامه می دهد. این فشار به ویژه چهره ی ضد انسانی خود را در آن بخش از «جهان آزاد» به طور عربان نشان می دهد که توجیه گران جامعه ی کالایی ترجیح می دهند «جهان سوم» اش بنامند، تا گناه «عقب ماندگی» آن را به گردن خود مردم آن بخش جهان و نه نوع خاصی از توسعه ی سرهایه داری که زیر تابعیت کامل و وابستگی ساختاری به سرمایه داری «جهان اول» قرار دارد، بیندازند.

افزون برآن دقت بیشتر در عملکرد ساخت درونی قدرت، حنا در پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری، آشکارا نشان می دهد که - به رغم امتیازات نسبی کارگران در اینجا، در مقایسه با شرایط میلیاردها انسان که در مستعمرات سابق این کشورها زندگی می کنند - روابط طبقاتی از خود بیگانه کننده ی سرمایه، باز هم به طور بنیانی حفظ شده است. چرا که به رغم تمام خلط مبحثها و خاک به چشم پاشیدن های تئوریک، موضوع تعیین کننده ای که در مورد هر نوع کارگر و زحمتکش در هر جایی هنوز صدق می کند، عبارت از تابعیت سافناری کار نسبت به سرمایه است و نه سطح بالاتر نسبی زندگی در کشورهای ثروتمند و صاحب امتیاز. چنین امتیازات نسبی در جریان یک بحران عمده و افزایش بیکاری - آن چنان که امروزه تا حد زیادی شآهدش هستیم- می توانند به تدریج و به راحتی از میان برداشته شوند.

تمام این مشاهدات مرا به این نتیجه گیری رساند که پروژه اصلی و اولیه ی سوسیالیستی، اگر با شواهد موجود تغییر شرایط تاریخی تکمیل گردد، اعتبار خود را نه تنها برای امروز که برای آینده نیز حفظ خواهد کرد. با این همه، به دلیل تجربه ی شخصی و تاریخی دلسرد کننده ی گذشته، می بایست این مسأله را می پذیرفتم که انسان تنها بهرغم تجربه ی شوروی و نه به دلیل آن، می تواند یک سوسیالیست باقی بماند. و این برداشت نقطه ی مقابل روش بسیاری از افراد در غرب بود که کوشش کردند اعتقادات چیی خود را از طریق راه دور و جدا نگه داشتن شرایط شوروی از اوضاع کشور خود، در عین حال افسانه سازی از الگوی مورد نظرشان حفظ کنند. با توجه به این تفاوت بنیانی در دیدگاه بود که فروپاشی اخیر نظام شوروی، نه تنها نمی توانست حیرت ما را برانگیزد، بلکه پس از شوک سال ۱۹۵۴ و ناکام ماندنِ استالین زدایی پس از آن، انتظارش را نیز می شد داشت».

بنابراین از نظر نویسنده عنوان «فراسوی سرمایه» را به چند مفهوم باید درک کرد:

۱- به مفهوم اصلی اصطلاح «فراسوی سرمایه»، آن چنان که مارکس هنگام به عهده گرفتن
 وظیفه ی عظیم نوشتن کتاب «سرمایه» آنرا درک می کرد.

۲- به مفهوم رفتن به فراسوي روايات چاپ شده ي كتاب «سرمايه» ماركس كه شامل جلد

دوم و سوم، «گروندریسه» و «تئوریهای ارزش اضافی» نیز می شود؛ چرا که پروژه ای که مارکس، زندگی خود را وقف آن کرد، نه تنها فاقعام ماند، بلکه تنها مراحل ابتدایی آن کامل گردید و بنابراین، آن چه از او به چاپ رسیده، نمی تواند منعکس کننده ی اهداف بیان شده از سوی او به طور کامل باشد.

۳- و بالاخره رفتن به فراسوی خود پروژه ی مارکس، به شکلی که در قرن نوزده تحت شرایط آغاز صعود جامعه ی کالایی در سطح جهانی و در شرایطی که بسیاری از امکانات نظام سرمایه امکاناتی که در قرن بیستم آشکار شدند - هنوز به صورت نهفته وجود داشتند و امکان موشکافی تئوریک آنها از سوی او وجود نداشت.

«فراسوی سرمایه» اثر عظیمی است که نزدیک به هزار صفحه نوشته با حروف ریز را در بر می گیرد، این اثر شامل سه بخش اصلی و بخش چهارمی است مشتمل بر مجموعه ی مصاحبه ها، مقالات و سخنرانی های پر اهمیت نویسنده از سال های دهه ی ۱۹۷۰ تا دهه ی ۱۹۹۰.

سه بخش اصلی کتاب دربرگیرنده ی ۲۰ فصل است: بخش اول شامل فصل اول تا پنجم، بخش دوم شامل فصل ششم تا سیزدهم و بخش سوم در برگیرنده ی فصل چهاردهم تا پایان بخش بیستم است.

ترجمه ی حاضر که در دو جلد انتشار خواهد یافت، تنها بخش سوم کتاب، یعنی از فصل ۱۴ تا پایان فسیصل ۲۰ آن زیر عنوان «بحسران سساخستساری نظام سسرمسایه» (The Structural crisis of Capital) را در بر خواهد گرفت. از آنجا که ترجمه ی تمام اثر، نیاز به سال ها کوشش پی گیر - و جمعی - دارد و از سوی دیگر به نظر من بخش سوم کتاب، خود به طور مستقل حاوی مسائلی به غایت پر اهمیت راجع به مسائل امروز و از آن بالاتر رهنمودهائی ارزنده برای آینده است، در حال حاضر به ترجمه و انتشار این بخش اقدام شد. باشد که در آینده، دیگر بخش های این اثر ارزنده به همت نیروهای پیشرو، به فارمی برگردانده شود.

قرارداد نوشتن «فراسوی سرمایه» نزدیک به ۳۰ سال پیش با Merlin Press بسته شده بود. مزاروش نه تنها در این ۳۰ سال، که پیش از آن نیز به طور خستگی ناپذیری روی مطالب بنیانی آن کار و پژوهش کرده است. این کتاب در واقع کار تمام عمر اوست.

نویسنده در این اثر نشان می دهد که فلاسفه ی غرب از جان لاک گرفته تا هگل چگونه فرض خود را بر ابدی بودن و تغییر ناپذیری نظام سرمایه گذاشته بوده اند. او تمام مجیزگویی های ملتمسانه ی مداحان نظام را از مالتوس گرفته تا فن هایک، با تبحر و ژرفای کم نظیری افشاه می کند. مزاروش یی آمدهای ویرانگر نظام جهانی شده ی سرمایه را از بیکاری گسترده، مزمن و

علاج ناپذیر گرفته تا وام های کمرشکن کشورهای «جهان سوم»؛ از نابودی و تخریب تدریجی ویی امان محیط زیست گرفته تا نابودی ملیونی انسان ها در اثر گرسنگی و بیماری های قابل پیش گیری؛ از سموم فرهنگی گرفته تا ادامه ی تولید دیوانه وار اسلحه ی اتمی، میکریی و شیمیایی، مورد بررسی دقیق و عالمانه قرار می دهد.

در «فراسوی سرمایه» همچون کتاب «سرمایه»، عشق بی پایان نویسنده به بشریت و کارگران و زحمتکشان درخشش تابناک دارد. نظام سرمایه گرچه در حال حاضر در سراسر جهان پیروزمند به نظر می رسد، اما، «فراسوی سرمایه» با قاطعیتی کم نظیر نشان می دهد، چرا این نظام تنها به قیمت سهمناک تر کردن مسائل خود و مشکلات بشریت، می تواند به عسر خود ادامه دهد و چرا نظام سرمایه تنها می تواند سرنوشت محتوم خود را به تعویق اندازد و نه تغییر دهد.

«فراسوی سرمایه » نه تنها از جهت تئوریک، که از جهت عملی نیز اهمیتی ویژه دارد، چرا که سهمی بزرگ در تکامل استراتژی های سوسیالیستی برای آینده ادا می کند. به همین دلیل است که به قول دانیل سینگر: « فراسوی سرمایه، اثری قدر تمند برای آینده و ابزاری برای مبارزه در راه آزادی و احقاق حقوق اکتریت عظیم بشریت پایمال شده است».

با آنکه بخش سوم «فراسوی سرمایه» - زیر عنوان «بحران ساختاری نظام سرمایه»، که ترجمه ی آن به خوانندگان عرضه می شود - به درستی می تواند کتابی مستقل باشد، اما برای آگاهی عمومی خواننده، از بخش های اول و دوم کتاب در زیر کوشش خواهم کرد، شرحی مختصر از عناوین و زیر عنوان های ۱۳ فصل اول بیاورم.

بخش اول كتاب زير عنوان كلي دشبح كنتول نابذيري،

(The shadow of uncontrollability)

دارای پنج فصل به قرار زیر است:

فصل اول: شکستن طلسم «سرمایهی ابدی و جهان شمول»

"Breaking the spell of universal Permanent capital"

دلایل سرنوشت ساز گذار به فراسوی سرهایه و در واقع لزوم گریز ناپذیر این کار را به خاطر ادامه ی بقاء بشریت و محیط زیست اطراف آن مورد توجه قرار می دهد. در این فصل به نقد نظریه ی «سرمایه ی ابدی و جهان شمول» هگل - فیلسوف نامدار و توجیه گر بزرگ نظام بورژوایی - با قرار دادن نظریه ی او در برابرواقعیت پایان گرفتنِ مرحله ی تاریخیِ صعود سرمایه، نه تنها در هیأت غیر قابل کنترل شدن آن، بلکه به صورت نظام جهانیِ ویرانگر و خود- ویرانگر کنونی، پرداخته می شود. در بخش های دیگر این فصل، شرایط وقوع انقلاب اکتبر و محاصره ی

بعدی آن از سوی سرمایه ی جهانی دیده می شود. سپس نقدی جانانه از گئورگ لوکاچ استاد و دوست دیرینه ی نویسنده و کتاب پرآوازه ی فیلسوف مجار، یعنی «تاریخ و آگاهی طبقاتی» که در آن به دفاع از نظام شوروی بر می خیزد، می بینیم. در پایان این فصل بحثی بسیار آموزنده در باره ی دورنمایی که مارکس از جهان زمان خودش و پس از وقوع انقلاب صنعتی در «آن گوشه ی کوچک جهان» ترسیم می کند، مشاهده می کنیم. مزاروش در تمام این بحثها مطالب بسیار پر اهمیت و بدیعی را مطرح می کند که تا کنون کمتر با این دقت و موشکافی مورد بحث قرار گرفته اند؛ مطالبی که درک آنها برای فهم اوضاع کنونی جهان و گشودن راهی برای آینده از اهمیت فوق العاده ای برخوردارند.

زیر عنوانهای فصل اول به قرار زیر است:

1-1- Beyond Hegeliain Legacy

۱-۱- فراسوی میراث هگل

۲-۱- نخستین استنباط جهانی - بر پایه ی فرضیه ی «پایان تاریخ»

- 1-2- The first Global conception on The Premiss of "The end of History"
- ۱-۳ دید هگل در بارهی «سرماپهی ابدی و جهان شمول» : میانجی گریِ کاذب فردیت سودجو و جهان شمولیت انتزاعی
- 1-3- Hegel's "universal Permanent capital": False mediation of self seeking individuality and abstract universality.
- ۱-۴ انقلاب محاصره شده در «ضعیف ترین حلقه ی زنجیر» و جمع بندی تئوریک و نمونه ای آن در کتاب «تاریخ و آگاهی طبقاتی».
- 1-4- Encircled Revolution at the "weakest link of the chain" and its Representative Theorization in "History and class conclousness"

  ۵-۱- چشم انداز آلترناتیو کندوکاو نشده ی مارکس : از ۱۱۰ گوشه ی کوچک جهان تقطعی اوج صعود جهانی سرمایه.
- 1-5- Marx's unexplored Alternative Perspective: From the "Little corner of the World" to consummation of capital's global Ascendancy.

فصل دوم : تعت عنوان : نظم باز توليد سوخت و ساز اجتماعي سرمايه Capitals order of Social Metabolic Reprodution

بحثی است عمیق درباره ی شیوه ی عملکرد نظام سرمایه، که از همان ابتدا نشان از غیرقابل کنترل بودن دارد. در این فصل نقش دولت سرمایه داری، از قرن ۱۶ تا به امروز و رابطه میان نهادهای دولتی و غیر دولتی، در این نظام نیز مورد بحث قرار می گیرند. ترتیب زیر عنوان های این فصل چنین است:

۱-۲- نقایص ساختاری کنترل در نظام سرمایه

2-1- structural Defects of controle in the capital system.

۲-۲- الزامات درمانی سرمایه و نقش دولت در آن

2-2- capital's Remedial Imperatives and the state

۳-۲- ناخوانایی ساختارهای باز تولید مادی سرمایه و شکل بندی های دولتی آن.

2-3- Mismatch between capital, s Material Reproductive structures and It's state formations.

فصل سوم: راه حل های کنترل ناپذیری سرمایه از دیدگاه خود سرمایه. Solutions to the uncontrollability of Capital as seen from capital's standpoint

که در آن به ترتیب راه حل های اقتصاد سیاسی کلاسیک، اقتصاد دانان نشوکلاسیک و گرایش اقتصادی معروف به «فایدهی نهایی» (Marginal utility) و بالاخره راه حل های مصحف تصدین به «انقالاب مصدیریت» تا «هم گسرایی ساخت تکنولوژیک» مصف تصف نماز (Technostructure convergence) ارائه می شوند. زیر عنوان های این فصل به قرار زیراند:

۱-۳- پاسخ های اقتصاد سیاسی کلاسیک

3-1- The Answers of classical Political Economy.

۲-۳- «فایدهی نهایی» و اقتصاد نئو کلاسیک

3-2- "Marginal utility" and Neo-classical Economes

۳-۳- از «انقلاب مدیریت» تا تصور «همگرایی ساختار تکنیکی»

3-3- From "Manegerial Revolution to Postulating Techno structure convergence.

فصل چهارم: تحت عنوان: علیت، زمان و اشکال میانجی گر

Causality, Time and forms of Mediatim

به بحث فلسفی گسترده و عمیقی درباره علیت نظام سرمایه، بعدزمانی آن، گذرا بودن آن از نظر تاریخی و دلایل بنیانی این پیش بینی می پردازد. در این فصل ارزیابی مفصلی از دور باطل میانجی های درجه دوم سرمایه (و نقد مداحانی چون فن هایک) و بالاخره تحلیلی از حدود و

مرزهای نسبی و نهایی نظام سرمایه بعنوان نظامی منحصر بفرد در تاریخ بشر دیده می شود. زیر عنوان های این فصل به قرار زیرند:

۱-۴- علیت و زمان در شرایط خود علیتی(Causa-sui) سرمایه

4-1- causality and time under capitals causa sui

۲-۴- دور باطل میانجی های درجه دوم سرمایه

4-2- The vicious cycle of capitals second order Mediation

۳-۳- ابدی ساختن پدیده ای که از نظر تاریخی مشروط و گذرا است: فریب فاجمه آمیزِ مداحی فُن هایک از نظام سرمایه.

4-3- Eternalization of the Historically contingent: The fatal conceit of Hayek's Capital-apologentics

۴-۴- حدود و مرزهای تولیدی مناسبات سرمایه

4-4- Productive Limits of The capital Relation

۵-۴- مفصل بندی از خود بیگانه ی میانجی های اولیه ی باز تولید اجتماعی و آلترناتیوِ مثبت آن

4-5- Alienated Articulation of Primary Social Reproductive Mediation and the Positive Alternative

فصل پنجم: تحت عنوان فعال سازي مرزهاي نهايي سرمايه

The Activation of capitals Absolute limits

چهار موضوع پر اهمیت زیر را مورد بحث قرار می دهد:

الف - تضاد حل ناشدنی میان سرمایه های فراملیتی و جهانی از یک سو و دولت های ملی از سوی دیگر، به رغم تمام کوشش های تسهیل کننده ای که نمایندگان سرمایه در دولت های آخیر در راه «جهانی شدن» سرمایه زیر هژمونی تعداد آنگشت شماری «بازیگر جهانی» آنجام می دهند.

ب - اثر فاجعه آمیز فعالیتهای تولیدی سرمایه ی پیشرفته بر محیط زیست و گرایش آن به تخریب کاملِ بنیانی ترین شرایطِ بازتولیدِ سوخت و ساز اجتماعی.

ج - ناتوانی کامل نظام سرمایه- و انواع مابعد سرمایه داری آن - به همآوردی با چالش رهایی زنان، برابری بنیانی آنان با مردان و در نتیجه اثبات تهی بودن روش های سنتی برخورد با مسأله ی نابرابری از طریق دادن امتیازات بی محتوای رسمی - قانونی زیر عناوین ریا کارانه ی «فرصت های برابر» و بالاخره

د - سرطان علاج ناپذیر بیکاری مزمن و نابودکنندهی بافت اجتماعی، حتا در پیشرفته ترین

کشورهای سرمایه داری که تئوریهای پذیرفته شده از سوی لیبرالها، محافظه کاران و سندیکاهای کارگری در دوران پس از جنگ دوم جهانی مبنی بر تحقق «دست یابی به اشتغال کامل در جوامع آزاد» را تبدیل به یک طبل توخالی می کند.

زير عنوان هاي فصل پنجم از اين قرارند:

۱-۵- سرمایه ی فراملیتی و دولت های ملی

5-1- Transnational capital & National states

۲-۵- نابودی شرایط باز تولید سوخت و ساز اجتماعی

5-2 The Destruction of the conditions of social Metabolic reproduction

۳-۵- رهایی زنان: چالش برابری واقعی

5-3- Womens Liberation: The challenge of substansive equality

۴-۵- بیکاری مزمن: معنای واقعی «انفجار جمعیت»

5-4- chronic unemployment: The real meaning of population explosion.

بخش دوم کتاب (فصل ششم تا سیزدهم) نظرش معطوف به بحث در باره ی «میراث تاریخی نقد سوسیالیستی» (Historical Legacy of Socialist critique) است.

شیوه ی پیش برد بعث در این بخش، بیان ساده ی تاریخی میراث تشوریک سوسیالیستی نیست، چرا که مشکلات سختی که سوسیالیست ها امروزه با آن روبرو هستند، ناشی از عوامل تتوریک و سیاسی عام نیستند، بلکه برخاسته از تجربه ی تاریخی دردناک فروپاشی فاجعه آمیز تجربه ای هستند که کوشش داشت جاپایی برای یک نظم مابعد سرمایه داری در دنیای قرن بیستم پیدا کند و تمام آنانی که طرفدار برقراری آلترناتیو سوسیالیستی دوام پذیری در برابر نظام سرمایه بودند، می بایست همیشه مواضع متفاوت و گاه متضاد خود را در رابطه با آن محک می زدند. از این لعاظ اکنون بدون در نظر گرفتن پیش زمینه ی تحولات اجتماعی – اقتصادی واقعی فروپاشی دراماتیک شوروی و ارزیابی مجدد و نقادانه ی تاریخی مربوط به آن، صحبت از چشم انداز آینده ی سوسیالیستی امکان پذیر نیست. از این روست که نقطه ی آغاز بحث در این زمینه باید از آنجا باشد که چرا آغاز انقلاب اکتبر و ادامه ی بقاء آن به مدتی کوتاه، نقطه ی عطفی در تاریخ برای جنبش سوسیالیستی بنیان گذاری شده از سوی مارکس و انگلس بود.از سوی دیگر اما، اقدامات عملی برای حفظ انقلابی که از هرسو زیر محاصره ی نظام سرمایه قرار گرفته بود، لاجرم موجب تغییراتی تئوریک در چشم اندازهای پیش بینی شده ی اولیه در گذار به سومیالیسم گردید

و هنوز قدم های اولیه در راه پیش برد امر سوسیالیسم، در کشوری زیر محاصره ، تحت سخت ترین فشارها و تضییقات و در نتیجه گرفتار در چنگال وضع اضطراری، برداشته نشده بود که این کشور به عنوان یک الگوی سوسیالیستی که آماده ی ورود به آخرین مراحل کمونیسم است، معرفی و یذیرفته شد.

جناح رادیکال جنبش سوسیالیستی کوشش کرد خود را با این وضع تطبیق داده و به توجیه آن بیردازد.

در فصل های ششم تا دهم، زیر عنوان چالش میانجی های مادی و نهادی مدار انقلاب روسیه The challenge of Material & institutional Mediation's in the orbit of Russian Revolution

به تحلیل لوکاچ در کتاب معروفش زیر عنوان ناریخ و آگاهی طبقاتی پرداخته شده و نظرات او مورد نقد قرار می گیرند. به نظر مزاروش: «این کتاب کاری تئوریک در واکنش به انقلاب اکتبر است که بر پایه ی آن چشم اندازهایی آرمانی برای کل جنبش سوسیالیستی پیش بینی مي كند. مقالات مطرح شده در اين كتاب كه نتيجه ي تجربه ي شخصي لوكاچ، شركت او در حوادث انقلابی ۱۹-۱۹۱۸ مجارستان و فعالیت او به عنوان وزیر آموزش و فرهنگ آن کشور است، مجموعه ای برای تئوریزه کردن انقلاب اکتبر است. کتاب قاریخ و آگاهی طبقاتی (منتشره در سال ۱۹۲۳) در عین حال تعمیم فلسفی و چشمگیر دست آوردهای تاریخی انقلاب اکتبر، اشكالات و تضييقات عظيم موجود بر سرراه انقلابي را كه در «ضعيف ترين حلقه ي زنجير» نظام انجام شده، به صورت دست مایه هایی پر ارزش نشان می دهد. دلیل برجسته شدن این کتاب و نفوذ افسانه ای آن نیز همین بود. دلیل دیگر آن بود که در گرماگرم بحران ناشی از اشتعال ناثره ی جنگ اول جهانی و وضع انفجار آمیز اجتماعی پس از آن، کتاب تاریخ و آگاهی طبخانی، کوشش داشت پلی میان تصور هگلی از نظام جهانی سرمایه و بینش سوسیالیستی مارکس، برای تمام روشنه کرانی بزند که حاضر به پذیرش وجود خود بحران بوده امّا ناتوان از واکنشی مثبت در برابر آن از دید مار کسیستی بودند». در فصول ششم تا دهم، کتاب تاریخ و آگاهی طبخاتی، در چارچوب تحولات تئوریک بعدی در دیدگاه لوکاچ گذاشته می شود. این تحولات فکری و نظری در لوکاچ، آشکار می سازد که تنگناهای تحمیل شده در اثر واقعیت تیره و تار «سوسیالیسم واقعاً موجوده، مي بايست ميانجي هاي مادي و نهادي ايدآل سوسياليستي را از افق ديد فيلسوف مجارستانی ناپدید گرداند و این پیش بینی ها را حتا به همان اندازه ی محدودی که در **تاریخ و آگاهی طبقاتی** دیده می شدند، از میان برد. ریشه های فکری مواضع نهایی لوکاچ که کوشش داشت آلترناتيو به غايت لازمي در برابر نظام موجود از طريق توسل مستقيم و شرافتمندانه، اما

انتزاعی به آگاهی معنوی فرد به وجود آورد، بر می گردند به اثر برجسته ی او یعنی تاریخ و آگاهی طبقاتی. شیوه ای که بسیاری روشن فکران سرخورده، روشنفکرانی که دیروز طرفدار لوکاچ بودند، امروزه سخت در برابر ایده ی سوسیالیسم موضع گیری می کنند - از پیروان سُنت «تثوری نقد» مکتب فرانکفورت گرفته تا اعضاء پیشین احزاب کمونیست اروپایی - نشان می دهد که نیاز به گذاشتن انتظارات سوسیالیستی بر بنیان هایی مستحکم تر هست.

aðu rju sj

قسمت دوم از بخش دو کتاب (فصل ۱۱ تا ۱۳) مربوط به مسائل گسست ریشه ای از نظام موجود و دوران گذار از دیدگاه مارکس است که با دنبال کردن چالش نهفته در مسیر فکری نوع لوکاچ، مشکلات عمده ای را مورد توجه قرار می دهد که در کوشش برای تنظیم یک تئوری گذار با آن روبرو هستیم. برای این کار، مزاروش به سر منشاه جنبش سوسیالیستی برمی گردد و بینش خود مارکس در این زمینه را در پرتو تحولات تاریخی پس از او با تفصیل بیشتری می شکافد. در این فصول، واکنش واقعی بورژوازی در برابر ظهور جنبش جهانی طبقه ی کارگر و توانایی این نظام به وفق دادن خود با شرایط در حال تغییر و جدید تحلیل می شوند. مسأله ی دولت از این لحاظ نقش عمده ای بازی می کند چرا که جابجایی های ممکن اما موقت تضادهای درونی نظام سرمایه (که به غلط به عنوان راه حل هایی نهایی در نظر گرفته می شوند) پابه پای تغییری بنیادین از نظام «بازار آزاد» (Lessez faire) به تکیه ی هرچه بیشتر به دخالت مستقیم دولت در امور اقتصادی پیش می رود؛ و این همه به رغم تمام سروصداها و تبلیغات در باره ی افسانه ی «بازار آزاد» و ادعاهای دروغین «آزادی از دخالت دولت در امور» و محاسن فردگرایی نامحدود صورت می گیرند.

مشکلات گزیر ناپذیر تئوریک مارکس - که به صورت ناهمخوانی در بعد زمانی پیش بینی شده از سوی او، در شرایط فقدان میانجی های نهادی ضروری میان نظام سرمایه ی مردود و آلترناتیو پیشنهادی خود را نشان می دهند - در پرتو دگرگونی های تاریخی پس از او توضیح داده می شوند. این توضیحات هم با عطف توجه بر مسیری است که جنبش طبقه ی کارگر، به عنوان جنبشی توده ای به خود گرفت (جنبشی که در مورد سوسیال - دموکراسی آلمان و در هیأت «برنامه ی گوتا» مورد انتقاد مارکس قرار گرفت) و هم از جهت امکانات گسترشی و دینامیکی است که برای سرمایه در اثر ورود به مرحله ی امپریالیستی باز شد؛ امکاناتی که نشان می داد «صعود جهانی» سرمایه هنوز به پایان خود نرسیده است.

عناوین و زیر عنوان های فصل ششم تا سیزدهم چنین است:

فصل ششم : تراژدي لوكاچ و مسأله ي آلترناتيوها

6- The Tragedy of Lukacs and the question of Alternatives

۱-۶- زمان شتاب یافته و پیش گویی دیرهنگام

6-1- Accelerating time and Belated prophecy

۲-۶- در جستجوی فردیت خود مختار

6-2- Search for Autonomous selfhood

٣-٥- معضل روح و صورت تا بينش يک فعال سياسي از تاريخ و آگاهي طبقاتي

6-3- From the dilemma of Soul and Form to the activist Vision of History and class conciousness

۴-۶- ادامه ي مطرح شدن مجدد آلترناتيوها

6-4- The continued Reassertion of alternatives

<u>فصل هفتم:</u> از افقهای بسته ی «روح جهانی» هگل تا پیش فیرضِ ضرورت رهاییِ موسیالیستی

7- From the closed Horizon of Hegel,s "world spirit" to Predicating the Imperative of sosialist emancipation

۲۰۰۱ مفاهیم فردگرایانه ی دانش و رفتار متقابل اجتماعی

7-1- Individualistic conceptions of knowlege and social interaction

۲-۷- مشکل «تمامیت بخشیدن» در تاریخ و آگاهی طبقاتی

7-2- The problem of "Totalization" in "History and class concloudness"

۳-۷- «بحران ایدئولوژی» و حل اراده گرایانه ی آن

7-3- "Ideological crisis" and Its voluntaristic Resolution

۴-۷- نقش فرضیه ی روش شناسی لوکاچ

7-4- The Function of Lukacs's Methodological Postulate

۵-۷- واقع انگاري آگاهي طبقاتي انتسابي

7-5- The Hypostatization of Imputed class conciousness

فصل هشتم : حدود و مرزهای هگلی تر از هگل شدن

8- The limits of "out - Hegeling, Hegel"

۱-۸- نقد خردگرایی وبری

8-1- A critique of Weberian Rationality

۲-۸- بهشت گمشده ی «مارکسیسم غربی»

8-2- Paradise lost of "western Marxism"

۳-۸- «یکسانی سوژه و أبژه» درلوکاچ

8-3- Lukaes's "Identical subject-object"

فصل نهم: تئوري و جايگاه نهادي آن

9- Theory and it's institutional setting

۱-۹- وعدهی عینیت بخشیدن به تاریخ

9-1- The promise of Historical concretization

۲-۹- ارزیابی تغییر یابنده از شوراهای کارگری

9-2- changing evaluation of the workers councils

۳-۹- مقوله ی میانجی گری از دید لو کاچ

9-3- Lukacs's category of Mediation

<u>فصل دهم</u> : سیاست و اخلاق : از تاریخ و آگاهی طبقاتی تا حال و آینده ی دموکرانیك سازی و برگشت به اصول اخلاق نانوشته

10- Politics and Morality: From History and class conciousnous to The Present and Future of Democratization and Back to the unwritten Ethics

۱ - ۱ - توسل به دخالتِ مستقیم آگاهیِ رهایی بخش

10-1- Apeal to the Direct Intervention of Emancipatory conciousness

۱۰-۲ «مبارزه ی چریکی هنر و علم» و ایده ی رهبری روشن فکران «ازبیرون» 10-2- The "Guerrilla struggle of art and science" and the Idea of Intellectual Leadership "from without"

۳-۱۰- در ستایش «افکار عمومی نهانی»

10-3- In praise of "subterranean public opinion"

۲۰۰۴ میانجی های درجه ی دوم سرمایه و دفاع از اخلاق به مثابه ی میانجی

10-4- capitals second order mediations and the Advocacy

of Ethics as Mediation

10-5- The political Boundary of Ethical concepotions

10-6- The limits of Lukacs's political Testament

11- Marx,s unfinished project

11-1- From the world of commodities to the New Historic Form

11-2- Historical setting of Marx's Theory

11-3- The Marxian critique of Liberal conceptions

11-4- Dependency on the negated subject

11-5- The social Embeddedness of Technology and Dialectic of the Historical / Transhistorical

11-6- Socialist Theory and Party-political practice

11-7- New Devolopments of capital and its state formations

11-8- A crisis in prespective?

12- The "cuning of History" in reverse gear

12 - I - "list der Vernunf" and the "cunning of Histry"

12-2- The Reconstitution of sosialist perspective

۳-۱۲- ظهور خرد گرایی نوین سرمایه

12-3- The Emergence of capital's New Rationality

۴-۱۲- تضادهای یک عصر گذار

12-4- Contradictions of an age of Transition

فصل سيزدهم : دولت چگونه مي تواند زوال يابد ؟

13- How could the state wither away?

۱-۱۳- محدوده ی عمل سیاسی

13-1- The limits of political action

۲-۱۳- اصول عمده ی تئوری سیاسی مارکس

13-2- Main Tenents of Marx's political Theory

۳-۱۳-۳ انقلاب اجتماعی و اراده گرایی سیاسی

13-3- Social Revolution and political voluntarism

۴-۱۳- نقد فلسفه ی سیاسی هگل

13-4- critique of Hegel's political philosophy

۵-۱۳- جابجا کردن تضادهای سرمایه

13-5- The Displacement of capital contradictions

۶-۱۳- ابهامات زمانی و میانجی های گمشده

13-6- Temporal Ambiguities and Missing Medications

\* \* \*

در بغش سوم کتاب ، زیر عنوان بعوان ساختاری نظام سرهایه، به قبول نویسنده: «بعث با این واقعیت اسف انگیز آغاز می شود که هر سه شکل تحول صورت گرفته در قرن بیستم، یعنی توسعه و انباشت نوع سرمایه داری انحصاری، «برنامه ی مدرنیزه کردن جهان سوم» و «اقتصاد بابرنامه ی نوع شوروی» در برآوردن وعده هایی که داده بودند با شکستی فاحش روبرو شده است. پنجاه سال برنامه ی « مدرنیزه کردن» ، «جهان سوم» را به وضعی بدتر از هرزمان دیگر در تاریخ این کشورها کشانده؛ نظام شوروی دچار حیرت انگیزترین فروپاشی شد، بی این که پس از پیوستن اش به باشگاه «سرمایه داری پیشرفته»، کوچک ترین چشم اندازی از ثبات در آن دیده شود، چرا که بازگشت به «عقب مانده ترین» شکل سرهایه داری وابسته، نظام در حال تلاشی آن را

با مشکلاتی هولناک روبرو کرده است. تعداد انگشت شمار کشورهای «سرمایه داری پیشرفته»، نیز دستخوش رکودهایی با فواصل هرچه کوتاه تر اند. افزون بر آن در بعضی از این کشورها (از جمله بریتانیا و به ویژه ایالات متحده که از جهت بقای کُل نظام سرمایه، جنبه ی حیاتی دارد) چنین رکودهایی مرتبط با یک گودال سیاه واقعی به شکل وام های عظیم و حل ناشدنی است که در قاموس حامیان نظام حاکم «بختک وام ها» (Debt overhang) نام گرفته.

از آنجا که غلبه ی کنونی کشورهای سرمایه داری پیشرفته ی غرب برجهان، غلبه ای توان کاه [برای دیگر کشورهای جهان] است، حدود و مرزهای سرشتیِ بیرون کشیدن ارزش اضافی، طبق قوانین اقتصادی رایج در چنین نظامی، از جهت تحولات آیندهی نظام جهانی، اهمیتی سرنوشت ساز پیدا می کند. کاهش میزان بهره گیری از کالا[همراه با برباد دادن های خارج از تصور منابع طبیعی و انسانی اش]، به عنوان راه دررفت از تضادهای تشدید یابنده ی کشورهای «پیشرفته» ی سرمایه داری، دوام پذیری محدود و عدم کارآییِ نهاییِ خود را برای درمان این تضادها، به رغم بسيج تمام منابع عظيم دولتي اين كشورها، در خدمت مجتمع نظامي- صنعتي، نشان داده است. زيرا چنين ترفندهايي، گرايش به فعال سازي يكي از آن محدوديت هاي ساختاري نظام را دارد كه فرارفتن از آن ناممکن است و آن هم عبارت از: نابودی و تخریب منابع غیرقابل برگشت و بازسازی ناپذیر کره ی خاک، در جستجوی حداکثر سود برای سرمایه است. علاوه بر آن، این شيوه ي سازماندهي كاهش ميزانِ بهره گيري [از كالاها] حتا همين امروز (و به رغم هياهوي بسيار در باره ی «نظم نوین جهانی») همراه با یاری گرفتن از مجتمع نظامی - صنعتی، به کمک دولت بازهم برباد دادن های خود را در مقیاسی کمرشکن، تحت عنوان «آمادگی نظامی» علیه دشمنی خیالی و باور نکردنی ادامه می دهد. مجموع این رویدادها یک واقعیت را آشکار می سازند و آن این که دلیل واقعی نمام این اقدامات، در درجه ی اول، دلیلی اقتصادی است و نه نظاهی. تحت شرایط تاریخی جدید، بحران ها نیز به شکلی کاملاً متفاوت بروز می کند. در دوران صعود سرمایه در سطح جهانی، بحران ها به قول مارکس، به شکل «توفان های بزرگ» ظاهر می شد که دوره ای طولاني أز مستوش به دنبال داشت. الگوي جديد اين بحران ها، پس از پايان گرفتن دوران صعود تاریخی سرمایه، عبارت از تکرار هرچه بیشتر دوره های افت و گرایش به تبدیل آنها به یک و کود پیوسته (Depressed continuum) است. حال با توجه به خصلت به هم پیوسته ی نظام در خود محصور سرمایه ی جهانی - که بحث در باره ی «جامعه ی باز» را اگر نه به صورت ادعایی کثیف و هرزه، که دست کم، گفته ای مضحک در می آورد - چالش بزرگ پیش روی ما، چالشی که بدونِ آن نمي توان بر بحرانِ توسعه فائق آمد، عبارت از آن است كه : چگونه مي توان دور باطل «دنیای بزرگ» و به طور متقابل فلج کننده ی این نظام و یاخته های تشکیل دهنده ی آن را در هم

#### شکست.»

فصل ۱۷ تا ۲۰ کتاب، به پارامترهای ساختاری سرمایه در پرتو دگرگونیهای تاریخی قرن بیستم پرداخته و آنها را با خصوصیات تعیین کننده ی بدیل سوسیالیستی مقایسه می کند. در این فصول دلایل شکست فاجعه انگیز نظام نوع شوروی و کوشش هایی که در راه اصلاح آن، از جمله به اصطلاح «پرستروئیکا»ی گرباچف که بدون حضور مردم (و در واقع علیه منافع آنان) انجام شد، مورد بررسی قرار می گیرند. علت اصلی شکست نظام هایی از نوع شوروی، ادامه ی حاکمیت سرمایه زیر شرایط سیاسی کاملاً متفاوتی تشخیص داده می شود.

تحولات مابعد انقلابی استقراریافته در زمان استالین، در رابطه با ساختارهای اجتماعیاقستسسادی به ارث رسیسده از نظام پیسشین، از خط هسسشی با کم قربین هسسانی اقستسسادی به ارث رسیسده از نظام پیروی می کردند و در نتیجه در چار دیوار نظام سرمایه محصور ماندند. آنان به استثمار و سرکوب کارگران و زحمت کشان، تحت بدترین نوع تقسیم کار سلسله هراتبی، به منظور بیرون کشیدن حداکثر ممکن کار اضافی از طریق اعمال زور و اجبار سیاسی ادامه دادند. بدیل مثبت و مفیدی که در برابر این تجربه ی تاریخی تراژیک - و نه تنها آن بلکه در برابر توهم به حل مسائل ساختاری و خیم جوامع مابعد انقلابی از طریق توسل به بازار نوع سرمایه داری - ارائه می گردد عبارت است از:

«تنظیم فرآیند کار و تولید توسط تولید کنندگان همبسته، با تأکید بر کیفیت اهداف تولیدی و مصرف، به جای اهداف مقرر شده از بالا و از پیش تعیین شده، آن هم به طور کمی و مکانیکی و برنامه و تحمیل شده از طریق اجبار سیاسی یا اقتصادی؛ برقراری حساب رسی سوسیالیستی و برنامه ریزی اصیل از بهیس، به جای برنامه ریزی دروغین تحمیل شده به جامعه از بالا و به جای برنامه هایی که به دلیل خصلت درونی علاج ناپذیر ضهانه شان، لاجرم تحقق ناپذیرند؛ ایجاد روابط متقابل میان اعضاء جامعه بر بنیان تبدل با برنامه کار و فعالیت اعضاء جامعه باهم، به جای فرماندهی سیاسی خودسرانه و تخصیص نیروی کار و کالاها در نظام سرمایه ی پسا سرمایه داری نوع شوروی از یک سو و تبادل کالایی بُتواره پرست نوع سرمایه داری از دیگر سو؛ انگیزش ابتکارات و استعدادهای فردی تولید کنندگان از طریق برقراری نظامی خودسالار با انگیزه های مادی و معنوی، به جای فرمال حاکمیت از طریق هنجارهای بی رحمانه ی تحمیل شده ی استخانفی و یا استبداد بازار؛ اعمال حاکمیت از طریق هنجارهای بی رحمانه ی تحمیل شده ی استخانفی و یا استبداد بازار؛ طریق بهره مندی آنان از قدرت تصمیم گیری خویش، به جای بی هسئولیت از سوی اعضاء جامعه از طریق بهره مندی آنان از قدرت تصمیم گیری خویش، به جای بی هسئولیتی نهادی شده که انواع طریق بهره مندی آنان از قدرت تصمیم گیری خویش، به جای بی هسئولیتی نهادی شده که انواع نظام های سرمایه، لکه ی آن را به تن داشته اند و توسط آن کارشان به تباهی می کشد. این هاست آن را به تن داشته اند و توسط آن کارشان به تباهی می کشد. این هاست آن را به تن داشته اند و توسط آن کارشان به تباهی می کشد. این هاست آن را به تن داشته اند و توسط آن کارشان به تباهی می کشد. این هاست

نه برخاسته از ملاحظات تئوريک، که ناشي از عمق گيري بحران ساختاري نظام جهاني سرمايه است».

\* \* \* \* \* \*

لازم به یادآوری است که زبان مزاروش، زبانی فلسفی، پیسچسیده و گاه مشکل است. برگرداندن چنین زبانی به فارسی به طریق اولی با مشکلات فراوانی روبروست. کوشش من آن بوده که تا حد ممکن هم اصالت نوشته حفظ شود و هم مطلب قابل فهم باشد. تأکید اما، بی تردید برحفظ اصالت نوشته بود، و از این رو جملات گاه طولانی و پیچیده به نظر می رسند.

در پایان وظیفه ی خود می دانم اشاره کنم که انتشار این کتاب بدون تشویق، تلاش و کار شبانه روزی و خستگی ناپذیر چند ماهه ی دوستان «انتشارات سنبله» برای ماشین کردن متن، تصحیح، صفحه آرایی و ده ها کارفنی دقیق، وقت گیر و حوصله بر دیگر، امکان پذیر نبود،

زحمات بی شائبه و انسانی دوست عزیز نصرت تیمورزاده (مدیر انتشارات سنبله) که با گذشت هرچه تمام تر و با تحمل ضررهای مالی فراوان - آن هم در شرایط سخت زندگی - اقدام به چاپ و پخش کتاب کرد، بی تردید نقش اساسی در ممکن ساختن این کار فرهنگی - سیاسی داشت.

رضا مرزبان دوست پرارج که با شور و شوقی کم نظیر داوطلب ویراستاری متن شد، نه تنها مقادیر فراوانی شیوه ی نوشتن فارسی را به من یاد داد، بلکه وسیله ی تشویق من به ادامه ی کار گردید. زحمات بی دریغ ایشان بی تردید کمک بزرگی به روانی و درستی متن برگردان شده، کرد.

قدردانی از این انسانهای خوب، امروز در شرایط به غایت سختی که نیروهای پیشرو و طرفدارانِ اکثریتِ بشریتِ پایمال شده در آن به سر می برند، اهمیتی بیش از پیش پیدا می کند.

مرتضی محیط ۲۰/ژوئن / ۱۹۹۷ خوشحالم که ایستوان مزاروش نویسنده ی ارجمند کتاب با وجود کار سنگین روزانه و داشتن برنامه مسافرت به چند شهر انگلیس و ایتالیا برای تدریس و ایراد سخنرانی تفاضای مرا برای نوشتن پیشگفتاری بر ترجمه فارسی کتاب با خوشروئی و افتادگی همیشگی خود پذیرفت. من از سوی خود و خوانندگان کتاب از این شور و علاقه ی او به گسترش فرهنگ انسانی و دلبستگی عمیق او به آینده بشریت - و از جمله مردم مبارز ایران - سپاسگزاری می کنم.

مرتضی محیط ۳ نیویورک ۳/ ژوئیه / ۱۹۹۷

### پیشگفتارمزاروش بر چاپ نارسی

ر عصری زندگی می کنیم که دستخوش بحران تاریخی بی سابقه ای است. وخامت بح نی را با این واقعیت می توان سنجید که آنچه با آن مواجهیم نه یک بحران ادواری (clic نی را با این واقعیت می توان سنجید که آنچه با آن مواجهیم نه یک بحران ادواری از نوع گذشته، که بحران سافتاری هرچه عمق یابنده تر خود نا به است. بحرانی با این ویژگی، که برای نخستین بار در تاریخ روی می دهد، و تمامی بشر ر بر می گیرد، اگر قرار بر ادامه ی بقای نوع بشر باشد، تغییراتی کاملاً بنیانی در شیو یل سوخت و ساز اجتماعی را می طلبد.

آجزا و عناصر تشکیل دهنده ی نظام سرمایه (مانند سرمایه ی پولی و تجاری و نیسز کدی، به شکل پراکنده و ابتدایی آن) از هزاران سال پیش در تاریخ وجود داشته اند. سر اما در عرض این هزاره ها، به صورت بخشهای تابع نظام کنترل سوخت و ساز اجتم و از نظر تاریخی غالب هر عصر، از جمله شیوه ی تولید و توزیع برده داری و فئودالی، به دند. تنها در چند قرن آخیر، زیر شیوه ی تولید سرمایه داری نوع بورژوایی است که سره سته است حاکمیت خود را با موفقیت به مثابه ی «نظامی ارگانیک» و فراگیر اعمال کند مارکس:

«باید به خاطر داشت که نیروهای تولیدی و مناسبات تولیدی جدید از خلاهٔ سر بر نمی آورند، از آسمان نازل نمی شوند و از رَحِم ایده ی خود نهشت (self-positing Idea) نیز زاده نمی شوند: بلکه از درون تکامل شیوه های تولیدی موجود و روابط مالکیت سنتی به ارث رسیده از پیش سرچشمه می گیرند و به عنوان آنتی تز آنها پدیدار می شوند. گو اینکه در نظام کمال یافته ی بورژوایی، هر رابطه ی اقتصادی پیش شرط رابطه ای دیگر به شکل اقتصادی بورژوایی آن است و بنابر این هر چیز ایجاد شده، خود نیز پیش شرطی [برای تکامل بمدی] است، چنین چیزی اما، در مورد هر نظام ارگانیك (انداهوارهای) صدق می کند. خود این نظام ارگانیک به مفایه ی یک تمامیت، پیش شرط های خود را دارد و تکامل آن به صورت تمامیتی فراگیر، به طور دقیق منوط است به تابع ساختن تمام عناصر [موجود در جامعه] نسبت به خود و یا ایجاد نهادها (ارگانها)یی از این عناصر که هنوز فاقد آنهاست. چنین است که [نظام سرمایه] ایجاد نهادها (ارگانها)یی از این عناصر که هنوز فاقد آنهاست. چنین است که [نظام سرمایه]

سرمایه، به مثابه ی نظامی ارگانیک و به تمام فراگیر، با این شیوه و با رها ساختن اجزای ارگانیک کهن خود از قید و بند نظام های ارگانیک پیشین و با در هم کوبیدن موانعی که جلوی تکامل برخی اجزای متشکله ی نوین و حیاتی. (۲) آن را می گرفتند، توانست حاکمیت خود را در سه قرن اخیر به عنوان [نظام] کالا تولیدی عمومی و همکانی به منصه ی ظهور رساند. سرمایه، با تقلیل انسان و خوار کردن او به درجه ی [بخشی از] «هزینه ی تولید» و به مثابه ی «نیروی کار لازم» قادر است حتا با کار زنده به عنوان چیزی در حد یک «کالای قابل عرضه به بازار»، همچون هر کالای دیگر رفتار کند و او را دستخوش احکام انسانیت زدای اجبار اقتصادی سازد.

سمت گیری آشکال پیشین تبادل تولیدی، چه میان خود انسان ها و چه میان انسان و طبیعت، به طور کلی در جهت تولید برای هموف و خصلت تعیین کننده ی درونی شان، تا حد زیادی خود کفایی بود. ویژگی های بالا، آنها را در برابر ضوابط و اصول باز تولید کاملاً متفاوت سرمایه که از پیش در درون این شیوه های تولید کهن عمل می کرد - گرچه در مقیاسی بسیار ناچیز - بسیار ضربه پذیر می ساخت. زیرا هیچ بك از اجزای تشکیل دهنده ی نظام پویا و ارگانیک در حال انکشاف سرمایه، نه هیچگاه نیاز به محدود ساختن خود به قیود ساختاری خود کفایی داشت و نه به راستی قادر به مقید ساختن خود به این قیود بود. سرمایه به مثابه ی یک نظام کنترل سوخت و ساز اجتماعی، با روی گرداندن از هرگونه توجه به نیازهای انسانی مربوط به دارزش های استفلاه، use اجتماعی، با روی گرداندن از هرگونه توجه به نیازهای انسانی مربوط به دارزش های الزامات بتواره (Value) یعنی ارزش هایی که از نظر کمی غیر قابل سنجش اند، و با تحمیل الزامات بتواره پرستانه ی ارزش مبادله ای نه تنها از نظر کمی در خور سنجش، بلکه به طور نامعدود گستوش یابنده - به عنوان پیش شرط مطلق مشروعیت بخشیدن به آنها به مثابه ی اهداف تولیدی خود - توانست

بر نظام های پیش از خود پیروز شود و پدیدار گردد.

شکل از نظر تاریخی ویژه ی نظام سرمایه، یعنی نوع سرهایه داری بورژوایی، به این سان پا به عرصه ی وجود گذاشت. این نظام می بایست چیرگی کامل بیرون کشیدنِ کار اضافی به **شیوه**ی اقتصادی را .آن هم به شکل ارزش اضافی بدقت قابل سنجش - در مقایسه با شیوه ی پیش سرهایه داری و هابعد سرهایه داری نوع شوروی که هردو در درجهٔ اول اشکالی از بیرون کشیدن کار اضافی به شیوه ی سباسی اند - را به صورت پویاترین راه تحقق ضرورت گسترش نظام پیروزمند آن دوران برگزیند. افزون برآن، به برکت خصلت دایره وار و منحرف نظام ارگانیک تکامل یافته ی سرمایه - که در آن «هر رابطه ی اقتصادی پیش فرض رابطه ای دیگر در شکل اقتصادِ بورژواییِ آنست» و «هر چيز ايجاد شده، خود يک پيش فرض نيز هست» - جهان سرمايه توانست مدعي آن شود که همچون «قفسی آهنین» و زنگار ناپذیر است که گریز از آن ، نه ممکن و نه تصور پذیر است. ضرورت مطلق برآورده ساختن موفقیت آمیز نیازهای نامحدود گسترشی سرمایه اما - که راز سر به مُهر پیشرفت مقاومت ناپذیرش نیز هست - محدویتهای تاریخی برطرف ناشدنی ای نیز به همراه خود آورده است. این محدودیت ها نه تنها برای شکل از نظر تاریخی و اجتماعی مشخص سرهایه داری نوع بورژوایی، بلکه در مجموع برای دوام پذیری نظام سرهایه به طور عام به وجود آمده اند. زیرا این نظام کنترل سوخت و ساز اجتماعی، یا می بایست در تحمیل منطق گسترش بی رحم و در نهایت غیر عقلانیِ خود، به رغم آن که پی آمدهای نابود کننده اش چه باشند، پیروز می شد، و یا می بایست نوعی محدودیت عُقلایی را که با درونی ترین احکام آن به مثابه ی یک نظام به طور نامحدود گسترش پابنده در تضاد مستقیم بود، می پذیرفت. قرن بیستم شاهد كوشش هاى پرشمار ناكام مانده اى بوده است كه هدفشان فائق آمدن بر محدوديت هاي ذاتي سرمایه بود : از دخالت دولت در اقتصاد به شیوه ی کینزی گرفته تا نوع شوروی آن، همراه با شعله ور شدن جنگ های سیاسی و نظامی که حاصل این دخالت ها بود. با این همه آنچه تمام این تلاش ها توانستند انجام دهند، عبارت از «دورگه» كردن نظام سرمایه در مقایسه با شكل كلاسيك اقتصاد، با نمام بي آمدهاي مشكل آفرين أن براي آينده بود، بي أن كه بتواند راه حل ساختاري پايداري ارائه دهند.

مسأله از این لحاظ بسیار پر اهمیت است که نظام سرمایه در واقع امر - و به رغم تمام جشن های پیروزی که در سال های اخیر هم برای محاسن افسانه ای و ایدآل «جامعهی بازار» و هم به مناسبت «پایان تاریخ» تحت هژمونی هر گز چالش ناپذیر اصول سرمایه داری لیبرال بریا شد، (بگذریم از استفاده های تبلیغاتی مجیزگویانه در بارهی مفهوم کاملاً ساختگی «سوسیالیسم بازار») - نمی تواند به عنوان یک نظام جهانی به شکل سرمایه داری واقعی آن یعنی با چیرگی

کامل و جهان شمولی قوانین اقتصادی، برای بیرون کشیدن و تصاحب کار اضافی بصورت ارزش اضافی، کامل گردد. سرمایه، در قرن بیستم، در واکنش به بحران های هرچه عمیق تر خود و به منظور فائق آمدن بر مشکلات خویش مجبور شد به «دو رگه کردن» (Hybridization) اقتصاد – به شکل دخالت هر چه وسیع تر دولت در فرآیند بازتولید اجتماعی – اقتصادی – تن در دهد و این کار را با نادیده گرفتن خطرات دراز مدت راه های درمانی اتخاذ شده (که دو جنگ جهانی خانمان برانداز را به دنبال آورد) از جهت بقای کل نظام انجام دهد. مطابق معمول، کار برگرداندن عقربه تاریخ به عقب (حتا به دوران آدام اسمیت، آن هم به شکل مسخ شده اش) در میان مدافعان بی چون و چرای نظام، چشمگیر است. در این راستا، نمایندگان «راست افراطی» به خیال پردازی های خود در باره ی «برداشتن مرزهای میان کشورها» ادامه می دهند، در حالی که به خیال پردازی های خود در باره ی «برداشتن مرزهای میان کشورها» ادامه می دهند، در حالی که در واقع، عکس این گرایش آشکارا به چشم می خورد، چرا که این نظام قادر به تضمین گسترش سرمایه در مقیاس لازم، بدون کار برد «کمک های بیرونی» توسط دولت، آن هم در ابعادی هرچه وسیم تر و به اشکال مختلف نیست.

سرمایه داری ممکن است در شوروی سابق و اروپای شرقی غالب شده باشد، اما به رغم آن که جهان به طور مسلم زیر حاکمیت سرهایه است، نادرست خواهد بود اگر اوضاع کنونی جهان را به صورت حاکمیت موفقیت آمیز سرمایه داری، در همه جای آن ارزیابی کنیم. به طور مثال در چین، سرمایه داری با قدرت هرچه تمام در مناطق محدودی از کناره های شرقی آن کشور استقرار یافته است اما اکثریت عظیم جمعیت (بعنی بیش از یک میلیارد نفر) خارج از چارچوب این نظام باقی مانده اند. حتا در همین مناطق محدود چین نیز که اصول سرمایه داری بر آن غالب است، بیرون کشیدن کار اضافی از طریق اقتصادی نیاز به کمک همه جانبه ی فشار سیاسی دارد تا بهای نیروی کار را به طور غیر طبیعی پایین نگه دارد. به همین گونه هند - کشور دیگری با یک جمعيت عظيم - نيز تنها در بخشي زير مديريت موفقيت آميزِ سوخت و ساز اجتماعي - اقتصادي شیوه ی سرمایه داری قرار دارد و تا به امروز اکثریت عظیم جمعیت آن را گرفتار مشکلاتِ از نوع كاملاً متفاوتي باقي مي گذارد. (٣) حتا در مورد شوروي سابق نيز (با وجود پايبندي كاملِ بدنه ی سیاسی حاکم در آنجا به مسلط کردن سرمایه داری، دست کم در ۱۲ سال اخیر) صحبت از بازسازی موفقیت آمیز سرمایه داری کاملاً نادرست خواهد بود. افزون بر آن شکست برنامه ی «مدرنیزه کردن» «جهان سوم» مطابق نسخه ی ده ها ساله تبلیغ شده از سوی کشورهای «سرمایه داري پیشرفته» تأکیدي بر این واقعیت است که امکان راه یافتن اکثریت بزرگ مردم -نه تنها در آسیاً که در آفریقا و آمریکای لاتین نیز - به بهشتِ موعودِ هزارهی سرمایه داریِ لیبرال وجود ندارد. بنابراین نظام سیرمایه به رغم تمام ادعاهای خودخواهانه و افسیانه سیازی های

طرفدارانش، تنها با پشت پا زدن به اصول دوران تکاملِ ترقی خواهانه ی خود و رها ساختنِ کامل پروژه ی سرمایه داریِ نوع لیبرال خواهد توانست وضع خویش را با فشارها و تنگناهای برخاسته از پایان دوره ی «صعود تاریخی » اش وفق دهد. به این دلیل است که هم اکنون بیش از هر زمان دیگر باید آشکار شده باشد که اقدام به دگرگونیِ سوسیالیستی، چنانچه بخواهد موفقیتی دیریا باشد، نمی تواند تنها سوهایه داری را آماج خود قرار دهد، بلکه باید خودِ نظام سوهایه را هدف گیری کند.

این نظام در تمام آشکال سرمایه داری و مابعد سرمایه داری خود، نظامی است با سهت و سوی گسترشی به انگیزه ی انباشت، (و باید هم چنین بماند) (۴). طبیعی است که با چنین دیدی، آنچه مُد نظر است نه فرایندی طرح شده برای ارضای هرچه بیشتر نیاز انسان، به عکس برنامه آن گسترش سيرمايه به عنوان هدفي در خود و در خندمت نظامي است كه بدون تحيميل دائمي قندرتش به صورت شیوه ی بازتولید هرچه گسترده تری امکان بقا نخواهد داشت. نظام سرمایه، به دلیل تابعیت ساختاری و سلسله مراتبی کار نسبت به سرمایه، تابعیتی که نتیجه ی غصب قدرت تصمیم گیری از تولید کنندگان واقعی است - و باید هم همیشه چنین بماند - نظامی تا مغز استخوان ستیزگر (آنتاگونیستی) است.این آنتاگونیسم در همه جا، بر کوچک ترین اجزای «دنیاهای خُرد» تا «دنیای کلان» دربرگیرنده ی فراگیرترین ساختارهای بازتولیدی و مناسبات نظام، حاکم و نافذ است. و دقیقاً به دلیل این که آنتاگونیسم موجود در روابط آن، ساختاری است - و باید همیشه چنین بماند - این نظام نه تنها اصلاح نابذیر که کنترل نابذیر نیز هست. شکست تاریخی اصلاحات نوع سوسیال دموکراتیک شاهدی گویا بر اصلاح ناپذیری این نظام است؛ بحران ساختاری این نظام با خطرات بزرگی که متوجه نفس ادامه ی بقا ی نوع بشر می کند، نشانه ی بارزی از کنترل ناپذیری آن است. در واقع انجام تغییرات بنیادین لازم برای درمان این وضعیت، بدون غلبه بر آنتاگونیسم ساختاری و ویرانگر نظام سرمایه چه در «دنیاهای خرد» و چه در «دنیای کلان» شیوه ی به تمام فراگیر کنترل سوخت و ساز اجتماعی، تصور پذیر نیست و چنین چیزی تنها در صورتی امکان پذیر است که شکلی از باز تولید سوخت و ساز اجتماعی به طور بنیانی متفاوت جایگزین نظام سرمایه کنیم که سمت و سوی آن تغییر کیفی ابعاد نیازهای انسان و ارضای هرچه بیش تر این نیازها باشد؛ شکلی از تبادل میان انسان ها که کنترل آن نه توسط یک سلسله احکام بتواره پرستانه ی مادی، که به دست خود تولید کنندگان همبسته صورت گیرد.

نظام سرمایه در تمام آشکال اش با سه نوع گسست یا شکاف، مشخص می گردد: (۱) شکاف میان تولید و کنترل آن؛ (۲) شکاف میان تولید و مصرف؛ و (۳) شکاف میان تولید و گردش کالاها در سطح داخلی و بین المللی. نشیجه آن که این نظام، نظامی است به طور علاج

ناپذیر و گریز از هوکزی که اجزای متعارض و به طور ذاتی ستیز گر آن به هرسویی کشیده می شود. در تتوری های گذشته که از دیدگاه منافع سرمایه فرمول بندی شده است، راه های ترمیم ابعاد پیوند دهندهی مفقوده در نظام، در مجموع به طور خوش خیالانه ای تدوین شده اند؛ نخست آدام اسمیت «دست نامریی» را مطرح کرد، عاملی که قرار بود دخالت سیاسی دولت و دولتمردان آن - که از سوی آدام اسمیت به عنوان زیان بارترین عامل محکوم می شوند - را به صورت امری زائد در آورد. پس از او کانت نوع تغییر یافته ای از «روحیه ی سوداگری» (Commercial spirit) آدام اسمیت را ارائه داد که در آن پیشنهاد تحقق «سیاست اخلاقی» (moral politics) داده می شد و ساده لوحانه از این عامل نه تنها انتظار برآورده شدن منافع اقتصادی گسترده ی جهانی داشت که چشم براه اوضاع از نظر سیاسی پسندیده ی «صلح همیشگی»، در چارچوب «جامعه ملل» بود. هگل اما، در تقابل کامل با آدام اسمیت - که بازتایی از گرفتاری های آکنده از تضاد زمان او بود - نقش تمامیت گرا و جهان شمولیت خرّد در امور انسان ها را به دولت ملی واگذار کرده و اعتقاد کانت به آینده ای پر از «صلح همیشگی» را مورد سرزنش قرار داد. با این وجود هگل تأکید داشت که «جهان شمولیت را باید در دولت، در قوانین آن و در نظم و قرارهای عقلانی و جهان شمول آن جستجو کرد. دولت، ایده ی آسمانی موجود در روی زمین است» (۵) چرا که در دنیای مدرن «دولت به مثابهی انگاره و واقعیت خرد، عینیت یافته است» (۶). به این ترتیب حتا بزرگ ترین متفکری که این مسائل و مشکلات را از دیدگاه منافع سرمایه به تصور مي آورد، تنها مي توانست راه حل هايي تخيلي براي علاج تضادهاي بنياني - يعني شكاف و گسست های سه گانه ی نهایتاً درمان ناپذیری که از آنها نام بردیم - اراثه دهد. با این حال، همه ی این متفکران بر خلاف مجیزگویان امروزی نظام سرمایه - مانند نمایندگان «راست افراطی، - که هیچگاه حاضر به پذیرش وجود چیزی در نظام عزیزشان نیستند که نیاز به هیچ گونه درمانی داشته باشد، دست کم به طور ضمنی به وجود چنین تضادهایی اذعان داشتند.

نظام سرمایه، با توجه به خصیصه ی گریز از مرکز ذاتی اجزای متشکله اش، تنها می تواند یک بعد پیوند دهنده، آن هم به صورت تشکیل دولت های ملی پیدا کند که آن نیز بعدی به غایت مشکل آفرین است. دولت ملی تجسم ساختار فرماندهی سیاسی فراگیر و تمامیت گرای سرمایه است که کفایت خود را در سراسر عصر تاریخی صعود این نظام به اثبات رسانده است. این واقعیت اما که چنین بعد پیوند دهنده و ترمیم کننده ای به طور تاریخی، به شکلی پیکربندی شده بود که به هیچ رو در برگیرنده منافع متقابل و روابط هماهنگ میان دولت های ملی مختلف نبود، و هیچ سر سازگاری با ضرورت قاطع نظریه کانت مبنی بر نوید آینده ای پر از «صلع و صفای همیشگی» نداشت، به معنای آن بود که دولت در واقعیت خود براستی «آلوده به احتمالات»

بود (۷) - و آن هم نه تنها به یک دلیل: دلیل نخست آن که قدرت تخریبیِ قابل دسترس در جنگهای مدرن، استفاده از آنها را آن چنان کمر شکن می سازد که دولتهای ملی را از دستآویز نهاییِ خود برای حل فراگیرترین تضادهای بین المللی به صورت جنگ جهانی دیگری محروم می سازد. دلیل دوم آن که، با پایان گرفتن دوره ی تاریخیِ صعود سرمایه، خصلت غیر عقلایی اسراف گر و مخرب نظام حتا در سطح تولید (۸) برجسته شده و از این رو نیاز به تأمین مفرهای جدید برای فروش کالاها و وسایل تولید شده توسط نظام را از طریق تسلط هژمونی طلبانه و امیریالیستی ناگزیر می سازد: و این در حالی است که راه های سنتیِ تحمیل چنین شرایطی نه تنها به لحاظ نظامیِ صرف، که از جهت پی آمدهایِ وخیم چنین اقداماتی برای براه انداختن یک جنگ اقتصادی، بسیار مشکل آفرین شده است. سوم به این دلیل که در همین گذشته ی نه چندان دور، پرده از روی تضاد نهفته میان گرایش به گسترشِ نامحدود سرمایه (در جهت ادغام کامل جهان در خود) از یک سو و پیکربندیِ تاریخی تشکیل دولت - به صورت دولتهای در خالی رقابت - از دیگر سو برداشته شد. به این ترتیب نه تنها خصلت ویرانگر نظام، که خصیصه ی حالی رقابت - از دیگر سو برداشته شد. به این ترتیب نه تنها خصلت ویرانگر نظام، که خصیصه ی نظام سرمایه، بحرانی عمیق در تمام اشکالِ پیکربندی های دولتی در قرن بیستم را به همراه داشته نظام سرمایه، بحرانی عمیق در تمام اشکالِ پیکربندی های دولتی در قرن بیستم را به همراه داشته است.

امروز عصای سحرآمیز «جهانی شدن» (globalization) به عنوان راه حلی اتوماتیک برای تمام مشکلات و تضادهای موجود به ما عرضه می شود. این راه حل همچون چیزی کاملاً بدیع و تازه معرفی می گردد، تو گویی که مسأله ی جهانی شدن تنها در یک یا دو دهه ی اخیر، آن هم با وعده ی خیر و برکت جهانشمولی همپای «دست نامریی» که روزی به همین گونه مورد ستایش و احترام بود، در افق تاریخ پدیدار شده است. واقعیت امر اما این است که نظام سرمایه از همان آغاز کار خود، سمت گیری اش به طور بی امانی به سوی جهانی شدن بوده است، چرا که با درنظر گرفتن خصیصه ی محدودیت ناپذیر اجزای متشکله ی سرمایه، نمی توان تصور کامل شدن موفقیت آمیز آن را جز به شکل نظامی جهانی و فراگیر کرد. به این دلیل است که سرمایه می بایست برای درهم کوبیدن تمام موانمی که بر سر راه انکشاف کامل آن قرار داشت تلاش می بایست برای درهم کوبیدن تمام موانمی که بر سر راه انکشاف کامل آن قرار داشت تلاش کند؛ و تا زمانی که این نظام به حیات خود ادامه دهد، باید هم چنین کند.

در اینجاست که آشکارا تضاد سهمگینی، پدیدار می شود.زیرا، در حالی که سرمایه در پیکربندی تولیدی اش – در زمان ما در درجه ی اول با وساطت انعمارات ملی و فراهلیتی – گرایش به ادغام و آمیختگی جهانی (و به آن مفهوم، در حقیقت و به طور اساسی به سوی جهانی شدن) دارد، شکل گیری سرنوشت ساز «کل سرمایهی اجتماعی» یا «سرمایهی جهانی» تا به امروز

کاملاً فاقد شکل بندی دولتی مناسب خود بوده است. این است آنچه با احکام ذاتی خود نظام، به عنوان نظامی به طور بی امان محدودیت ناپذیر و جهانی، به شدت در تضاد قرار می گیرد. بنابراین، نبود «دولتی برای نظام سرمایه» به مفهوم واقعی اش، نشان دهنده ی ناتوانی سرمایه در رساندن منطق عینی خصیصه ی محدودیت ناپذیر خود به سر منزل مقصود و هدف غایی آن است. چنین وضعیتی است که تمام انتظارات پرشور «جهانی شدن» را زیر سایه ای از ابهام برده و در معرض شکستی دردناک قرار می دهد؛ بدون این که بتواند خود مسأله، یعنی لزوم ادغام و آمیختگی حقیقی و جهانی تولیدی بشریت، یعنی مسأله ای را که تنها یک راه حل سوسیالیستی باسخ گوی آنست، حل کند؛ چرا که بدون یک راه حل سوسیالیستی، تضاد آشتی ناپذیر و رویارویی برتری طلبانه ی مرگ زا و الزاماً رشد یابنده قدرتهای رقیب بر سر یدست آوردن رویارویی برتری طلبانه ی مرگ زا و الزاماً رشد یابنده قدرتهای رقیب بر سر یدست آوردن رفت با بر برای داه مثال زندهٔ آن کشور چین است که اقتصادش (حتا با نرخ رشد کنونی) ناچار وزنه ای سنگین تر از قدرت اقتصادی امریکا پیدا خواهد کرد – تنها نرخ رشد کنونی) ناچار وزنه ای سنگین تر از قدرت اقتصادی امریکا پیدا خواهد کرد – تنها می تواند منجر به تهدیدی مصیبت بار برای ادامه بقاء بشریت گردد.

بحران ساختاری نظام سرمایه، تظاهر هشدار دهنده ی رویارویی نظام با محدودیتهای سرشتی و درونی خویش است. سازش پذیری این شیوه ی سوخت و ساز اجتماعی، تا آن زمان ادامه خواهد یافت که «کمکهای بیرونی» سازگار با احکام سیستمیک نظام، اجازه ی چنین تداومی را بدان دهد. خود این واقعیت که نیاز به چنین «کمک بیرونی» به وجود آمد - و باوجود تمام افسانه سازی های خلاف آن، نیاز به چنین کمکی در سراسر قرن بیستم رو به افزایش گذاشت - نشانه ی آن بود که برای مقابله با «اختلالات» شدید نظام می بایست چیزی متفاوت با گذاشت - نشانه ی آن بود که برای مقابله با «اختلالات» شدید نظام می بایست چیزی متفاوت با شکل معمولی بیرون کشیدن و تصاحب کار اضافی از طریق اقتصادی به کار گرفته شود. با این همه، سرمایه در بخش بزرگی از این قرن توانست مقادیر تجویز شده ی دارو را هضم کرده و در تعداد انگشت شماری «کشورهای پیشرفته ی سرمایه داری» - و تنها در این کشورها - حتا موفق ترین دوره ی گسترشی پیشرفت دهه های پس از جنگ، همراه با دخالت نوع کینزی دولت در اقتصاد را جشن گیرد.

وخامت بحران ساختاری نظام سرمایه، در عین حال که سوسیالیست ها را با یک چالش بزرگ استراتژیک روبرو می کند، اما امکانات حیاتی جدیدی را نیز برای دست و پنجه نوم کردن با این چالش به آنان عرضه می کند. آنچه در اینجا اما، نیاز به تأکید دارد این است که «کمک های بیرونی» داده شده به نظام در قرن بیستم هر چه هم عظیم و متنوع بوده باشند - کاملاً برخلاف مراحل ابتدایی تکامل آن، هنگامی که «کمک بیرونی» به شکل استبداد سیامی (همانگونه که مارکس در رابطه با هانری هشتم و دیگران به آن اشاره می کند) نه تنها وسیله، که عاملی حیاتی

برای استقرار عملکرد سالم و عادی سرمایه بود - ثابت کرده اند، که برای حفظ سرزندگی چالش ناپذیر و ثبات دائم نظام فاتافی افد این کمک ها درست به عکس، تنها می توانند «دورگه شدن» سرمایه به عنوان یک نظام بازتولید اجتماعی را تشدید کرده و به این ترتیب مشکلات آینده ی آن را باز هم بیش تر وروی هم تلنبار کنند. بحران ساختاری نظام سرمایه به مفهوم نارسایی و عدم کفایت مزمن «کمک بیرونی» برای مرحله ی کنونی تکامل اش، چاره ای جز عمیق تر شدن در سال های آینده ندارد. بازتاب و تأثیر این بحران نیز لاجرم جهانی بوده و حتا دورترین گوشه های حمان و تمام وجوه زندگی مردم را از بازتولید بلافصل مادی گرفته تا جنبه های کاملاً باواسطه ی فرهنگی، در برخواهد گرفت.

ناگفته پیداست که هرتغییر از نظر تاریخی دوام پذیر، باید تغییری دوران ساز باشد؛ تغییری که وظیفه ی خود را گذار به فراسوی خود سرهایه، به مثابه ی یک شیوه ی کنترل سوخت و ساز اجتماعی قرار می دهد. چنین اقدامی به معنای حرکتی با عظمت و اهمیتی به مراتب بیشتر از جایگزین ساختن سرمایه به جای نظام فتودالی خواهد بود. زیرا رفتن به فراسوی سرمایه بدون چیرگی بنیانی بر تابعیت ساختاری و سلسله مراتبی کار به هر نیروی کنترل کننده ی بیگانه از هرنوع آن، در مقایسه با تداوم بیرون کشیدن و تصاحب کار اضافی، تنها با عوض کردن شکل ویژه ی تاریخی این کار – آن چنان که در گذشته صورت گرفت – غیر ممکن است.

«نمودهای شخصی سرمایه» می توانند اشکال متفاوتی به خود گیرند، از نوع سرمایه دار خصوصی گرفته تا تئوکراسی امروزی، از نظریه پردازان و سیاستمداران «راست افراطی» گرفته تا حزب و بوروکراسی دولتی مابعد سرمایه داری، اینان حتا می توانند در لباس جنس مخالف ظاهر شده و پیراهن «حزب کارگر نو» (New labor) به تن کنند - مانند دولت کنونی انگلیس - تا با ایجاد سردرگسی، کار سرمایه را برای تداوم حاکمیت اش آسان تر کنند. همه ی اینها اما توان حل بحران ساختاری این نظام و برطرف ساختن نیاز به چیرگی بر آن از طریق برقراری نظام به دلیل سوخت و ساز اجتماعی زیر رهبری [اردوی] کار در برابر [اردوی] سرمایه را نخواهد داشت. این است آنچه که وظیفه ی خطیر تجدید پیکربندی ریشه ای جنبش سوسیالیستی را به مورت یک جنبش توده ای سازش ناپذیر در دستور کار تاریخی امروز ما قرار می دهد. پایان دادن به جدایی «بازوی صنعتی» کار (اتحادیه کارگری) از «بازوی سیاسی» آن (احزاب صنعتی) که چیزی جز خلع سلاح اندوهناک کارگران به دست خویش نیست؛ قدم گذاردن در راه اقدام به عمل مستقیم، آگاهانه و سیاسی به جای پذیرش فروتنانه ی شرایط رو به وخامت و تحمیل شده به تولید کنندگان واقعی توسط مقررات شبه دمو کراتیک بازی پارلمانی، اهداف سمت و سو دهنده ی لازم و حرکت های گذاری جنبش سوسیالیستی تجدید حیات یافته در آینده ی قابل دهنده ی لازم و حرکت های گذاری جنبش سوسیالیستی تبدید حیات یافته در آینده ی قابل

پیش بینی را تشکیل میدهند. ادامه ی سرفرودآوردن در برابر روند جهانی و ویرانگر سرمایه ی جهانی براستی راه به جایی نخواهد برد.

ایستوان مزاروش ، روچستر - کِنت، انگلستان ژوئن ۱۹۹۷

- ۱) مارکس، گروندریسه، صفحه ۲۷۸.
- ۳) بالاتر از هر چیز با غلبه بر ممنوعیت فروش و خرید زمین و نیروی کار و تضمین چیرگی از خود بیگانگی انسان در تمام عرصه های [فعالیت].
- ۳) شمار عظیمی از مردم در «اقتصادهای صنعتی» با نان بخور و نمبری (آنهم اگر بتوانند گیر آورند) صرفاً به بقای خود ادامه می دهند. شمار آنانی که در نظام سرمایه داری بطور کامل به حاشیه رانده شده اند، حتا اگر هنوز به عبث امید به یافتن نوعی کار داشته باشند، براستی بیرون از تصور است، پس بی جهت نیست که: «در حالیکه مجموع بیکاری ثبت شده در سال ۱۹۹۳، ۳۳۶ میلیون نفر بود، در آمار کمیسیون برنامه ریزی [هند]، شمار افراد شاغل در همان سال را ۳۰۶،۶ میلیون نشان می داد. این، به معنای آنست که شمار رسمی افراد بی کار بیش از شمار افراد شاغل است، در حالیکه درصد رشد کار یابی بسیار ناچیز است».

(Sukomalsen, working class of India: History of EmergencE and movement 1830-1990 with an overview up to 1995, K.P. Baghehi ^ Co. Cakcutta, 1997 P. 554)

- ۴) بحران مزمن انباشت بعنوان یک مشکل ساختاریِ وخیم، توسط پال سوئیزی و هری مکداف در موقعیت های متعددی بیان گردیده است.
  - ۵) هگل، به بخش ۱-۷-۲۷ مراجعه شود.
  - ۶) مگل، فلسفه ی حق، به انگلیسی، صفحه ۲۲۳.
    - ٧) هگل، فلسفه ی حق، صفحه ۲۱۴.
- ۸) شومپیتر با خود پسندی، از نظام سرمایه داری به عنوان نظمی بازتولیدی به صورت « تخریب سازنده» (Productive Destruction) ستایش می کرد: امروزه خیلی صحیح تر خواهد بود اگر این نظام را به عنوان نظامی از «تولید تخریبی» (Destructive Production) هر چه فزاینده تر تعریف کنیم.

# تولید نروت و غنای تولید

(The Production of wealth and the wealth of Production)

نخستین موضوعی که باید مورد بررسی قرار دهیم، مربوط به امکان نگرشی از بنیان متفاوت به تکامل توانائی های بالقوه ی تولیدی انسان در واکنش به نیازهای واقعی و اصیل او، بجای شیوه ی عمل رایج در تولید اجتماعی است که تابع الزامات از خود بیگانه ی انباشت بی پایان سرمایه، بی توجه به پیامدهای آن از جهت ارضای نیازهای انسان است. این که چرا، این موضوع باید پیش از هرچیز دیگر مورد توجه قرار گیرد، به دو دلیل است:

نخست، این مطلب که جدایی و گسست میان ارضاه نیازها و تولید ثروت - که اتفاقاً خصیصه ی ضروری تولید ثروت در نظام سرمایه است - می تواند حتا در پیشرفته ترین و غنی ترین کشورهای سرمایه داری به طور بی پایانی ادامه یابد، دیگر اعتباری ندارد و پذیرفتنی نیست، تا چه رسد به این کنه بتنواند «در منوقع مناسب» (و از طریق پویایی دهان پُرکن اش) نیازهای ابتندایی اکثریت عظیم بشریت را- که اکنون این چنین بی رحمانه نادیده گرفته شده - برآورد. دوم: این اعتقاد که هیچ بدیل دیگری در برابر شیبوه ی تولید غالب کنونی وجود ندارد، پایه در آن نظریه ی دروغین ارتباط میان تولید، علم و تکنولوژی دارد که از دیدگاه منافع سرمایه درک شده، به شیوه معمول آن مسخ گردیده و هدف آن ابدی کردن این نظام است. چنین دیدی نیز، دیگر قابل دفاع نیست.

طبیعی است که از دیدگاه نظام سرمایه ۳ که خود را ابدی می پندارد- ارتباط میان حال و گذشته از یک سو و حال و آینده از سوی دیگر باید تحریف شود. در مورد گذشته، این واقعیت

که به مدت هزاران سال، پیش از پیروزی نظام سرمایه، خصیصه ی فعالیت تولیدی به طور کیفی متفاوت با روش تولید زمان حاضر بوده است، باید نادیده گرفته شود. سمت گیری روش های تولیدی مذکور در جهت مقاصدی بود که با هدف گیری های تولید در زمان حاضر - یعنی انباشت بی رحمانه ی سرمایه - قابل مقایسه نیست. در مورد آینده نیز، آنچه از دیدگاه سرمایه پیشاپیش و از همان ابتدا باید به کلی نادیده گرفته شود، این است که امروزه دست یافتن هم به نیازهای و هم به اصول مناسبی از گردش کار، از طریق عملی و ملموس امکان دارد؛ اصولی که بر پایه ی آن الترناتیوی بطور انسانی ارضاکننده و ثمربخش می ثواند پایه گذاری شود و تداوم یابد.

\* \* \*

## گسست نیاز از تولید ثروت

# The disjunction of need and wealth production

17-1-1

تابع کردن کامل نیازهای انسانی به بازتولید ارزش میادله - به سود باز تولید گسترده ی سرمایه - از همان ابتدا وجه برجسته و غالب نظام سرمایه داری بوده است. چنین شیوه ای به شدید ترین وجه، با شیوه ی تولید در دوران کهن متضاد است. در واقع، تغییری که با تعکیم حاکمیت سرمایه به مثابه نظام فراگیر کنترل بوجود آمد، در اصولِ سمت گیری هایی که مشخص کننده ی شیوه ی تولید کهن بود، چرخشی بنیانی ایجاد کرد. به قول مارکس:

«در عهد کهن هدف تولید ایجاد ثروت نیست. مسئله همیشه آن است که چه شیره ی مالکیتی بهترین نوع شهروندان را به وجود می آورد. ثروت به عنوان هدف نهایی و برای خود، تنها در میان معدودی تاجر پیشه که انحصار دادو ستد را در دست دارند و در منافذ و لابلای دنیای کهن زندگی می کنند - مانند یهودیان در قرون وسطا - مطرح است.... از این رو طرز فکر کهن که در آن هدف اصلی تولید، هوجود انسانی بی توجه به ویژگی محدود ملی، مذهبی و سیاسی اوست، در مقایسه با دنیای مدرن که در آن هدف اصلی بشریت، تولید و هدف نهایی تولید نیز ایجاد ثروت است ، بسیار والاتر به نظر می رسد» (۱)

برای آن که تولید ثروت، هدف بشریت شود لازم بود ارزش استفاده (use value)، از ارزش میادله (Exchange value)، جدا شود و ارزش میادله نسبت به ارزش استفاده برتری پیدا

کند. این خصیصه در واقع از آن جهت یکی از رازهای اصلیِ موفقیت پویای سرمایه بود که محدودیت های موجود نییآورد، چرا که محدودیت های موجود نیازها، دیگر مانعی برسرِ راه گسترش آن به وجود نمیآورد، چرا که سمت گیری سرمایه در جهت تولید و بازتولید هرچه کلان تر ارزش مبادله بود و بنابرین می توانست تا حد زیادی از میزان تقاضای موجود پیشی گیرد و به عنوان محرک قدر تمندی برای ایجاد تقاضاهای بیشتر عمل کند.

در جوامعی که ارزش استفاده و نیاز انسان ها نقشی کلیدی در تنظیم امورداشت، سازماندهی و تقسیم کار، طبیعتاً می بایست به طور بنیانی با امروز متفاوت باشد. برای نشان دادن تفاوت آشکار میان شیوه ی تولید سرمایه داری - که سمت گیری آن در جهت از دیاد ثروت مادی از طریق باز تولید ارزش مبادله است - با جوامعی که گرچه مبادله نقش چشم گیری در روابط سوخت و سازی (Metabolic) آنها با طبیعت بازی می کرد، اما زندگی شان بر پایه ی اصولی کاملاً متفاوت بنیان گذاری شده بود، یادآوری دو مثال کافی است؛ مثال اول توسط مارکس چنین بیان می شود:

«آن جماعات کوچک و بسیار قدیم هندی که برخی تا به امروز ادامه یافته اند،پایه در مالکیت اشتراکی زمین، آمیختن کشاورزی با صنایع دستی و تقسیم کار تغییر ناپذیری دارند که هنگام آغاز یک جماعت جدید به عنوان برنامه و طرحی از پیش ساخته و پرداخته نیز به کار برده می شود. هرجماعتی، مساحتی میان ۱۰۰ تا چند هزار هکتار را در برمی گیرد و مجموعه ای فشرده بوجود می آورد که تمام هایعته خود را تولید می کند. بخش عمده ی فرآورده ها با هدف استفاده ی هستقیم توسط خود جماعت تولید می شود و شکل کالا به خود نمی گیرد. بنابراین تولید در اینجا مستقل از تقسیم کاری است که در کل جامعه ی هند در اثر مبادله ی کالا بوجود آمده؛ این، فقط هازاد تولید است که به صورت کالا در می آید؛ و حتا بخشی از آن نیز تنها با رسیدن به دست دولت -که از زمان های بسیار قدیم به صورت اجاره ی جنسی به دست می آورد- شکل کالا به خود می گیرد.سازمان یابی و تشکل این جماعات در بخش های مختلف هند با هم فرق می کند. در ساده ترین انواع، زمین به طور اشتراکی کشت می شود و محصول، میان اعضاء آن تقسیم می شود. ریسندگی و بافندگی به طور هم زمان در هر خانواده به عنوان صنعتی جنبی انجام می شود. دوش به دوش توده هایی که مشغول به یک کار واحدند، «ساکنان سرشناس، دیده می شوند که عبارت اند از قاضی، پلیس و گیرنده مالیات که همه در یک فرد خلاصه می شود: حساب رس که به حساب کشت و ثبت تمام امور مربوط به آن رسیدگی می کند؛ مأمور دیگری که جنایت کاران را مورد پیگرد قرار می دهد، از تازه واردانی که از آ نجا می گذرند، محافظت می کند. آن ها را تا دهکده ی بمدی همراهی می کند؛مرزبان که مرزها را در برابر جماعات همسایه محافظت می کند؛

نظرِ آب، که مسئول توزیع آب از منبع مشترک، برای آبیاری است: بَرَهمَن، که مراسم مذهبی را بجا می آورد؛ ریس مدرسه، که روی شن به بچه ها خواندن و نوشتن می آموزد؛ برهمن تقویم، یا ستاره شناس که روزهای مبارک و منحوس را برای کاشت و برداشت و دیگر انواع کارهای مربوط به زراعت تعیین می کند؛ آهنگر و نجار که تمام ابزار و وسایل کشاورزی را می سازد و تعمیر می کند؛ کوزه گر که تمام وسایل سفالی دهکده را می سازد؛ آرایش گر؛ رخت شو که رخت ها را می شوید؛ نقره کار و گه گاه شاعری که در بعضی جماعات جای نقره کار را می گیرد و در جاهای دیگر، وظیفه ی رئیس مدرسه را انجام می دهد. این یک دوجین افراد، به خرج کل جهاعت اموار معاش می کنند. اگر جمعیت افزایش یابد، جماعت تازه ای روی زمینی غیر مسکون، مطابق الگوی جماعت پیشین بریا می گردد. مجموعه ی این سازو کار (مکانیسم) نشان دهنده ی تقسیم کاری حساب شده (سیستماتیک) است. چنین تقسیم کاری اما، در صفایع کارفانه ای غیر همگن است، چرا که آهنگر و نجار و غیره بازاری ثابت و تغییو نابذیو دارند و بسته به وسعت دهکده ها به جای یکی، چرا که آهنگر و نجار و غیره بازاری ثابت و تغییو نابذیو دارند و بسته به وسعت دهکده ها به جای یکی، دو تا سه تا از آنها وجود دارد» (۲)

مثال دوم به همان اندازه روشن گر است: و آنهم مربوط به چند و چون درونی شیره ی تولید و توزیع در چارچوب نظام صنایع دستی (اصناف) در رابطه با خواست ها و منافع سرمایه ی تجاری است که به طور مستقیم و عینی با اصول سازمان یابی فعالیت های تولیدی اصناف تناقض پیدا می کرد. اصناف تحت شرایط تاریخی غالب ، مجبور بودند در برابر گرایش های خرابکارانه ی گسترش سرمایه ی تجاری از خود دفاع کنند و علت این که توانستند در این عملیات دفاعی، به مدتی طولانی موفق باشند، این بود که سمت گیریشان در جهت تولید ارزش های استفاده(Use) بود.مارکس شیوه ی عمل نظام اصناف را در موقعیت تاریخی پیچیده اش چنین توصیف می کند:

«مقررات اصناف، با محدود کردن بسیار جدی شمار شاگردان و کارگران ماهری که یک استاد می توانست به خدمت گیرد، از تبدیل او به یک سرمایه دار پیشگیری می کُرد. افزون بر آن یک استاد نمی توانست کارگران ماهر خود را در صنعت دستی دیگری جز آن که خود در آن استاد بود به کار گیرد. اصناف از دست اندازی تجار – که تنها شکل سرمایه ی آزادی بود که با آن نماس داشتند – با تعصب هرچه تمام تر جلوگیری می کردند. یک تاجر هرنوع کالا را می توانست بخرد، اما کار وا به عنوان بلک کالا نمی توانست بخرد، و تنها از راه رضایت ضمنی صنعتگران و به عنوان و سید فرآورده های آنان به زندگی خود ادامه می داد. اگر شرایط مقتضی برای تقسیم کار بیشتر وجود داشت، اصناف موجود، خود را به انواع بیشتری تقسیم می کردند، یا اصناف جدیدی در کنار اصناف قدیم بریا می کردند، همه ی این کارها اما، منجر به تمرکز اصناف

مختلف در کارگاهی واحد نمی شد. بنابراین سازمان اصناف هرقدر هم به جداکردن، منفرد کردن و کامل کردنِ صنایع دستی در جهت ایجاد زیربنای مادیِ صنایع کارخانه ای کمک کرده باشد، بازمانع تقسیم کار در کارگاه بود، (۲)

به این ترتیب هردو مشال بالا نشان دهنده ی این خصلت استئنایی تولید و توزیع نظام سرمایه است که در جریان انکشاف تاریخی خود، ابتدا می بایست شماری از هنجارهای خود جوش و طبیعی را مقهور خودسازد تا بتواند الزامات مادی شیوه ی عمل کرد خود را با موفقیت به بشریت تحمیل کند. از این جهت مهم خواهد بود که به یاد آوریم:

«این، وحدت بشریت زنده و فعال با شرایط طبیعی و غیر ارگانیک تبادل سوخت و سازی او با طبیعت و دستیابی او به طبیعت نیست که نیاز به توضیح داشته باشد، یا نتجه ی فرایند تاریخ باشد؛ به عکس، این، گسست و جدابی میان این شرایط عادی و غیر ارگانیک هستی انسان و وجود فعال اوست [که نیاز به چنین توضیحی دارد]، چرا که این گسست به طور گامل، تنها در رابطه ی کار هزدی و سرعایه به وجود آمده است» (۴)

حقیقت کاملاً آشکار است، با این همه توسط مجیز گویان نظام سرمایه، به راحتی نادیده گرفته می شود؛ چرا که این نظام قادر به کنترل موفقیت آمیز سوخت و سازی اجتماعی نخواهد بود، مگر تمام این گسست ها را، که پیش فوض لازم شیوهی عمل کرد آن استم به عنوان هنجارها و الزاماتی برخاسته از «طبیعت بشر» و در نتیجه به عنوان هنجارهایی ازلی و ابدی فرض کند.

14-1-4

ناگفته پیداست که روابط طبیعی و اولیه ی عصر کهن را در مرحله ی پیش رفته ای از تکامل اجتماعی نمی توان دوباره برقرار کرد: چرا که تمام سامانه ی نیازهای انسانی همراه با شرایط ارضای آن ها در جریان دگرسانی های تاریخی به طور ریشه ای تغییر یافته است و در حالی که «وحدت بشریت زنده و فعال با شرایط طبیعی و غیر ارگافیك تبادل سوخت و سازی او باطبیعت» همچون چالشی واقعی باقی می ماند، تحقق آن اما، تنها در پیشرفته ترین سطح تبادل سازنده با طبیعت در دو بعد آن قابل تصور است. این [وحدت] هم باید طبیعت «بیرون از خود» را (با خواص متنوع و نیروهای انعطاف پذیر یا مقاومت تسخیر ناپذیرش) که در برابر هستی طبیعی او قرار گرفته، در بر گیرد و هم طبیعت «درونی»، یعنی طبیعت از نظر تاریخی تکامل یابنده ی «خود انسان» را (که شامل شرایط طبیعی و غیر ارگانیک تبادل انسان با طبیعت نیز هست) شامل

شود.

چنین چیزی به معنای تجدید سازماندهی و هدت دیریای از میان رفته ی شرایط ارگانیک و غیر ارگانیک موجودیت انسان، آن هم به طریقی بطور کیفی متفاوت و بر پایه ی پیشرفته ترین نوع سازندگی است. این عمل نه یک چالش نکنولوژیك که یک چالش اجتهاعی در والاترین مرتبه ی آن است چرا که به معنای تسلط آگاهانه بر تنظیم همه جانبه ی مفید شرایط، برای کنش و واکنش خلاق میان انسان هاست؛ این فرایند تحت چنان شرایطی صورت می گیرد که باز تولید اجتماعی، دیگر زیر سلطه ی فشار «کهیابی» نیست – کم یابی ای که ابتدا طبیعی و بعدها به طوری متناقش و سرگیجه آور، بیشتر و بیشتر سافته ی انسان است؛ این فرایند تحت چنان شرایطی صورت می گیرد که «تسلط» شکننده و از بسیاری جهات تخیلی تا کنونی انسان بر طبیعت، دیگر صرفا به سود اقلیت حاکم و به قیمت کشیده شدن اکثریت بشریت به زیر سلطه ی خواست های از خود بیگانه کننده ی تولید کالا نخواهد بود.

به همین ترتیب باید به خاطر داشت که دست آوردهای مسأله ساز نظام سرمایه، نتیجه ی راه بُردی (استراتژی ای) بود با تناقض درونی که در آن، از روی نادانی و یا غَرض ، مقتضیات مناسب «تسلط انسان بر شرایط ارگانیک و غیر ارگانیک هستی خود»، به عنوان پیش قرض لازم تسلط اجتماعاً قابل دوام انسان بر نیروهای طبیعت نادیده گرفته شد. در عین حال باید یادآور شد که نقد سوسیالیستی تضادهای سرمایه نمی تواند از زاویه ی دید و برپایه ی کار کردهای سوخت و سازی محدود کننده ی فرماسیونهای اقتصادی - اجتماعی گذشته فرمول بندی شود. چرا که محدودیت های ساختاری آشکال پیشین تولید - که به حساب ناتوانی شان در برآوردن شرط سوسیالیستی «به هرکس مطابق نیازهایش» - در مقایسه با پویایی نظام سرمایه - که از آغاز کار خود گرایش به تسلط و سازماندهی ای جهانی داشته - به اندازه ی کافی روشن و عیان است.

جماعتهای خود کفا و محدود به خود هند، به خاطر شیوه ی بازتولید شرایط موجودیت مردم شان، شیوه ای که ثبات موجود را پی در پی به خود تحمیل می کرد، مجبور بودند بهایی به راستی سنگین به پردازند. این بها عبارت از محروم کردن ناگزیر خود از اثرات بالقوه مشبت ببادل همه جانبه و مولد، با دیگر جماعات (که از خصوصیات بنیانی فرماسیون سرمایه داری است) بود، چرا که مبادله، در سوخت و ساز اجتماعی آنان فی نفسه نقشی کاملاً حاشیه ای بازی می کرد. اما حتا فرایندهای تولیدی و توزیعی که در مثال دوم بیان شد - یعنی چارچوب اجتماعی اقتصادی ای که گسترش ارزش مبادله ای در آن بارزتر از جماعت های کوچک هند بود - نیز نمی توانستند از محدودیت در مصرف، چه از نظر نوع و چه دامنه ی آن، در امان بماند، زیرا چنین محدودیت های ی با هنجارهای ذاتی این نظام خوانایی داشت. همان گونه که مارکس به

روشني بيان مي كند:

«اصناف شهری گرچه در اساس متکی به مبادله و ایجاد ارزش مبادله اند، اما هدف هستقیم و عهده ی آنها تولید معیشت خود به عنوان صنعتگر و استادکار و در نتیجه تولید ارزش استفاده است نه ثروت یا ارزش مبادله به عنوان ارزش هبادله بنابراین تولید، همیشه تابع هیزان هعینی از هسوف، و عرضه، تابع تقاضا است. از این رو تولید فقط به آهستگی گسترش هی یابد» (۵)

به این ترتیب مشاهده می کنیم که اگر بخواهیم ارزش استفاده را در برابر ارزش مبادله ی برتر نوع سرمایه داری، که به طوری بی امان در حال گسترش است قرار دهیم، فاصله ای بس طولانی با فراهم کردن شرایطی بسنده برای تحول موفقیت آمیز سوسیالیستی خواهیم داشت، چرا که آن نظام های شناخته شده در تاریخ که سمت گیری باز تولید اجتماعی شان در جهت تولید ارزش استفاده بود، مجبور بودند محدودیت های سختی بر فعالیت های تولیدی و مصرفی مجاز در سیستم مسربوطه بگذارند. در واقع، سهموط نههایی و تاریخی این نظام ها بدون رجموع به چنین محدودیت هایی - که در روبارویی با شیوه ی تولید و باز تولید اجتماعی بسیار پویاتر سرمایه قابلیت دوام آن ها را تضعیف می کرد - قابل فهم نخواهد بود. و این روبارویی و سرنوشت نیز دیر یا زود گریز ناپذیر بود.

از این رو لازم است که نقد سوسیالیستی روابط سرمایه دارانه ی ارزش مبادله و تأیید نقش مفید و حیاتی ارزش استفاده با شواهد و راه های عملی برون رفت از تضادهای آشکال اقتصادی اجتماعی روابط پیش سرمایه داری - تا آنجا که به شیوه ی برخورد آن ها به ارزش استفاده مربوط می شود - همراه گردد. تضادهای فوق، تضادهایی است که به طور سیستماتیک و به واسطه ی هنجارهای منفی محدودیت در مصرف و وجود یک جانبه ی تقاضا از تکامل بالقوه ی غنای تولید جلوگیری می کند. ناتوانی در تعیین شرایط عینی و ذهنی غلبه ی قطعی بر چنین تضییقاتی موجب برداشت های آزار دهنده در مورد شیوه ی تولید و باز تولید سوسیالیستی آینده، به صورت بعمومیت دادن ناگزیر فقر به خواهد شد. این مسأله در واقع بحث مارکس را - آن هم نه تنها در مورد بازبینی اهمیت گذشته ی ارزش استفاده، بلکه ارتقاء آن به نقش شایسته، پویا و خلاق اش در تنظیم سوخت و ساز اجتماعی - از هرگونه محتوا تهی خواهد کرد. پس به هیچ رو اتفاقی نیست در تنظیم سوخت و ساز اجتماعی - از هرگونه محتوا تهی خواهد کرد. پس به هیچ رو اتفاقی نیست سوسیالیستی آینده، از مسأله ی تکامل همه جانبه ی نبازها و توانایی های ظافه ی انسان اجتماعی جدا نیست. زیرا چنین تکاملی تنها در چارچوب انتها ناپذیر «روابط و مبادلات همه جانبه و جهان شمول» توانایی ها و دست آوردهای انسان قابل حصول خواهد بود و نه در شرایط تسلط همه جانبه ی ارزش مبادله.

# **مالکیت :** پرستش بُتواره و معنای حقیق*ی* آن

## Fetishistic and True Meaning of property

14-4-1

در جریان انکشاف تاریخی سرمایه، که تولید ثروت به عنوان تنها هدف فعالیت انسان، به بشریت تحمیل گردید، خصلت واقعی ثروت نیز به مفهوم صحیح آن به کلی ناپدید شد. این خصلت توسط مفهومی شیئی وار و تصنعی (Reified)، در تلفیق با ساختارهای مادی و روابطی به همان اندازه بنت واره - که تعیین کننده ی سوخت و ساز عمومی اجتماعی در تمام ابعاد خود بود - زدوده شد.

از این لحاظ، یکی از مقولات مهم که معنای آن زیر تأثیر عوامل میخ کننده ی سرمایه به صورتی نایه هنجار عوض شد، همانا مقوله ی هالکیت بود. به موازات و همراه با تحولاتی که «شرایط غیر ارگانیک هستی انسان» را، از انسان فعال در تولید اجتماعی جدا ساخت و از او بیگانه می کرد، معنای مالکیت نیز چنان تغییر یافت که دیگر قابل تشخیص نبود. مطابق معمول، مالکیت با آن «چیزی» که تولید کالا و مبادله است، و از آن مهم تر با تضمین نهادی شده ی باز تولید سرمایه داری (یعنی کار تجسم یافته ی بیگانه شده و انباشته که به شکل دارایی های سرمایه ای و ارزش های مبادله ای به طور بی پایان در حال گسترش است) مشخص گردید و این

#### هماني پيدا كرد.

تشخیصِ علتِ وجودیِ چنین تغییراتی خیلی دشوار نیست، چرا که با مسخ کامل معنای «مالکیت»، مفهوم سرمایه دارانه ی آن می تواند نقشی حیاتی در مشروعیت بخشیدن به روابط تولیدیِ از پیش قضاوت شده، از نظر مادی تثبیت شده و از نظر قانونی و سیاسی محافظت شده ی شیوه ی غالب تصاحب (و مصادره)ی مناسب با آن بازی کند. چنین برداشتی با مفهوم اصلی و اولیه ی مالکیت تناقضی شدید دارد. چرا که:

«مالکیت در اصل جز رابطه ی موجود انسانی با شرایط طبیعی تولید او که متعلق به اوست و به طور بدیهی با وجود خودش همراه است ، معنایی ندارد. رابطه ی انسان با این شرایط طبیعی رابطه ی بدیهی و طبیعی نفس اوست، یا می توان گفت چیزی جز اهنداد و گسترش بدن او نیست. انسان در واقع با شرایط تولید خود رابطه برقرار نمی کند، بلکه خودش به راستی وجودی دوگانه دارد، یکی به عنوان سوژه (Subjectively) که خسود او باشد و دیگری به عنوان آبژه (Objectively) که بخسود او باشد و دیگری به عنوان آبژه آسیایی، اسلاوی، کلاسیک و ژرمن – به معنای رابطه ی انسان (Subject) تولید کننده (به مفهوم تولید و بازتولید خویش) با شرایط تولید و بازتولیدی ای است که به او تعلق دارد و بنابراین بسته به شرایط، این باز تولید اشکال مختلفی به خود می گیرد. هدف خود تولید نیز باز تولید تولید و بودیت اوست ه (۶)

میان شیوه ی بازتولید اجتماعی سرمایه داری و این اصول اولیه ی تولید و مالکیت، تفاوتی عظیم موجود است. تحت حاکمیت سرمایه، انسان تولید کننده، دیگر نمی تواند شرایط تولید و باز تولید را، دارایی و در هلکیت خودش بداند. این شرایط، دیگر، پیش فرض های بدیهی و اجتماعاً تضمین شده ی وجود او نیست؛ پیش شرط نفس او به عنوان بخش تشکیل دهنده ی «امتداد بدن او » نیز نیست. به عکس، این شرایط اکنون به «موجودی بیگانه» و غیر اصیل تعلق دارد که با خواست های خود رو در روی تولید کننده ایستاده و او را زیر سیطره ی اجبار مادی خود می کشد. به این ترتیب، رابطه ی اصلی و اولیه ی میان انسان فاعل (سوژه) و موضوع فعالیت او (آبژه) به کلی زیر و رو می شود و موجود انسانی به موقعیتی غیر انسانی یعنی به « یک شرط مادی تولید» صرف تنزل داده می شود. در تمام قلمروهای زندگی، «داشتن» بر «هستی» غلبه پیدا می کند. و بردن آن زیر سیطره ی الزامات بی رحمانه ی روند کار سرمایه داری به نابودی کشیده می شود. و بردن آن زیر سیطره ی الزامات بی رحمانه ی روند کار سرمایه داری به نابودی کشیده می شود. آنان تنها به عنوان مصرف کنندگان به بازی گرفته شده ی کالاها، همچون «فاعلان» مشروعاً موجود به رسمیت شناخته می شوند. در رواقع هرچه فشار کاهش میزان استفاده (ازکالا) بیشتر موجود به رسمیت شناخته می شوند. در واقع هرچه فشار کاهش میزان استفاده (ازکالا) بیشتر

می گردد، این تولید کنندگان، به عنوان «مصرف کنندگان حاکم بر سرنوشت خویش» با دغل بازی بیشتری به بازی گرفته شده و آلت دست می شوند.

تعت چنین شرایط و چنین احکامی، انسانهای مولد و فعال در محاسبات سرمایه، طبیعتاً مکان برحقِ خود را به عنوان موجودات انسانی به دست نخواهند آورد: چه رسد به این که در چارچوب پارامترهای نظام سرمایه به عنوان هدف و مقصود حقیقیِ تولید به حساب آیند. رابطه ی کالا شده و شیشی وار (Reified) اجتماعی میان انسان های مولد و کنترل کنندگان کنونیِ مستقل از آنان - که طبق حقوقِ به طور مادی تضمین شده و بطور قانونی تحمیل شده ی خود، به عنوان تنها صاحبانِ شرایط تولید و باز تولید کارگر عمل می کنند - هم اکنون اسرار آمیز و درک ناشدنی به نظر می رسد. وظیفه ی باز تولید اجتماعی و مبادله ی سوخت و سازی با طبیعت نیز به همین ترتیب، به طور سحر آمیز ( Fetishistically )، به صورتِ باز تولید شرایط تجسم یافته و بیگانه شده ای تعریف می شود که در آن انسان احساسمند، چیزی جز بخشی تابع، به عنوان «یکی از عوامل مادی تولید» نیست. و از آنجا که نظام تولیدی حاکم، زیر سیطره ی سرمایه قادر به باز تولید خود نخواهد بود، مگر آن که همین کار را در مقیاس هرچه فزاینده تری ادامه دهد، بنابراین نه تنها هدف بشریت باید تولید - آن هم به عنوان شیوه ی فعالیتی که هیچ آلترناتیوی بر آن متصور نیست - باشد، بلکه از دیاد پایان ناپذیر ثروت مادی نیز به متابه ی هدف تولید، باید پیش شرط آن گردد.

÷ 4: 3

#### 14-4-4

پویاییِ (دینامیسم) تولیدیِ نظام سرمایه با وجود نمام جنبه های غیر انسانی خود، در سراسر تاریخ گسترش آن، چه در سطح ملی و چه بین المللی، مشهود بوده است. آشکال پیشین بازتولید اجتماعی، ضعیف تر از آنند که بتوانند در برابر هجوم آن ایستادگی کنند. طبیعی است که رشد تصور ناپذیر ثروت که با چنین پویایی همراه است - تا زمانی که ادامه پیدا کند - مشروعیت تاریخی این نظام را تشکیل می دهد. وجود تضادهای سرشتی نظام سرمایه و خاصیت برباد دهندگیِ منابع توسط این شیوه ی تولید اما، موجب می شود که تکامل تولیدیِ آن نتواند به طور نامعدودی ادامه یابد.

از این رو هنگامی که گستبرش سرمایه دارانه ی ارزش مبادله در حالِ بحران است، اگر بخواهیم مسائل توسعه و «عقب ماندگی» را به طور جدی مطرح کنیم، برای پژوهش در باره ی شرایط یک بدیل سوسیالیستی قابل دوام، ناگزیر خواهیم بود خود افقهای باز تولید «ثروت» نوع سرمایه داری را که در چارچوب آن بر این مشکلات راه حلی نیست، به مبارزه طلبیم. به دیگر سخن، مسأله ی خطیر مورد نظر، مسأله ای مطلقاً بنیانی است که هرچیز دیگر در رابطه با آن، حداکثر می تواند چون یک مُسکن موقت ارزیابی شود.

آنچه از جهت عملی مورد توجه ماست، این است که: چگونه می توان موجودات انسانی را، در تطابق و پا به پای توانایی های عظیم بالقوه ی نیروهای مولده - که هم اکنون تا حدی موجوداست، اما به طور مخربی بکار گرفته می شود - دو باره به هدف و مقصود تولید تبدیل کرد. و این کار باید به جای ابداع انواع توجیهات شبه علمی برپایه ی عمل کردهای تولیدی سرمایه که از تحقق توانایی های بالقوه ی مفید جلوگیری کرده و روابط تولیدی موجود را با بی عدالتی ها و تقسیم کار سلسله مراتبی و فرمان از بالای آن حفظ می کند، انجام گیرد. چنین کاری ناگزیر متضمن تجدید نظری بنیانی در تعریف ثروت و با چنان روحیه ای خواهد بود که معنای مسخ شده ی نوع سرمایه دارانه ی «مالکیت» به تجدید نظر ریشه ای نیاز دارد. زیرا :

«اگر قالب تنگ و محدود بورژوایی «ثروت» از آن برگرفته شود، در آن صورت، ثروت مگر چیست جز جهان شمول سافتن نیازها، استعدادها، لذت ها و نیروهای مولده و ... فرد که از طریق مبادله ی جهان شمول ایجاد می شود؟ چه خواهد بود جز کمال یافتنِ تسلط انسان بر نیروهای طبیعت، یعنی هم بر آنچه طبیعت فوانده می شود و هم بر طبیعت فود انسان؟ مگر چیز دیگری است جز تکمیل مطلقِ توانایی های فاقه ی او، بی هیچ پیش فرضی جز تکامل تاریخی پیشین، که این تکامل را تکاملی فراگیر یعنی تکامل تمام توانایی های انسان، به عنوان انسان و با هدفی برای فود و نه بر پایه ی معیارهایی از پیش تعیین شده، می گند؟ جایی که انسان خود را نه با یک ویژگی که به صورتی همه جانبه بازتولید می کند؟ و می کوشد آنچه شده نماند، بلکه پویش مطلق شدن گردد؟در اقتصاد بورژوایی – و در عصر تولیدی مربوط به آن – این کمال یافتنِ استعدادهای انسان به صورت تهی شدن او، عینیت عصر تولیدی مربوط به آن – این کمال یافتنِ استعدادهای انسان به صورت تهی شدن او، عینیت یافتن جهان شمولِ او به صورت از فود بیگانگی، از میان بردن هرنوع هدف تک بعدی – که انسان را به عنوان هدفی در خود، قربانی می کند – به صورت هدفی بیگانه و بیرونی در می آید». (۷)

با توجه به ملاحظات بالا بخوبی می توان درک کرد چرا کسانی که پایه ی استدلالشان در پیش فوضهای مسخ شده ی «ثروت تولیدی» از دید منافع سرمایه است - چه آنان که موافق «رشد» هستند و چه آنها که مخالف آنند - حتا هنگامی که ادعا دارند به دنبال راهی برای احتراز از تضادهای بالا می گردند، لاجرم در تضادهای کنترل ناپذیر تحقق از خود بیگانه، و درنهایت ویرانگر «اهداف بیرونی و بیگانه» گرفتار می شوند. و این، دقیقاً موضع آنهایی است که مُبلغ نظریه های دروغین دو حالتی، مانند «یا رشد و فرویاشی فاجمه بار و یا تعادل جهانی از راه عدم

رشد» هستند. چرا که اینان توانایی زیر سوال بردنِ دورِ باطل نظام مسخ شده ی سرمایه را که هدف غایی اش تولید ثروت است، ندارند و آن را همچون الفیای تغییر ناپذیرِ نفسِ زندگیِ اجتماعی به شمار می آورند.

در حالی که به عکس، حذف «معیار از پیش تعین شده ی» سرمایه به عنوان معیار سنجش تمام کوشش های انسانی، به معنای آن خواهد بود که سمت گیری فعالیت های حیاتی و جمعی انسان ها باید به طور ریشه ای تغییر یابد. چرا که معیار سرمایه، درجه ی موفقیت را تنها با الزام های مدیریت تولید، به عنوان هدف بشریت و با تبعیت از گسترش ثروت مادی کالایی شده و مصرفی به مشابه ی هدف تولید ارزیابی می کند. این است دلیل آن که به نظر مارکس، تغییر جهان جهت کوشش های انسانی، باید به سوی غفای تولید (wealth of Production) (یعنی جهان شمول ساختن نیازها، استعدادها، لذت ها، نیروهای مولده و غیره ی خود) و به سوی غنای هرچه فزاینده تر باز تولید انسان های اجتماعی به عنوان هدفی در خود و با آگاهی باشد و نه در جهت کوته بینانه ی «ثروتمندتر» شدن مادی. از آن جا که سرمایه، قدرت مندترین تنظیم کننده ی خودبه خودی تولیدی است که بشر تا به امروز شناخته است نمی توان یک خلاء اجتماعی خودبه خودی تولیدی است که بشر تا به امروز شناخته است نمی توان یک خلاء اجتماعی تولیدی است که از نظر مادی معقول و از نظر انسانی شعر بخش باشد و مجموع فعالیت های سوخت و سازی شیوه ی کنترل این نظام را منهای تضادهای آن در اختیار گیرد.

تولید، یا زیرکنترلِ آگاهانه ی تولید کنندگان همبسته (associated producers) و در خدمت هدف های آنان خواهد بود، یا این تولید کنندگان را با تحمیلِ الزام های ساختاریِ خود به عنوانِ پیش فرض های گریز ناپذیرِ عمل کرد اجتماعی، به زیر کنترل خود خواهد کشید. بنابراین، تنها تعقق خویش (self - realization) از طریق غنای تولید (و نه تولید ثروت از خود بیگانه و مسخ شده) به مثابه ی هدف فعالیت انسان های اجتماعی می تواند بدیلی قابل دوام در برابر باز تولید کور خود به خودیِ سرمایه، با پی آمدهای مخرب آن ارائه دهد، که هم به معنای تولید و تحقق بخشیدن به تمام توانایی های بالقوه ی انسان است و هم ارائه ی باز تولید شرایط مادی و معنوی مبادله ی اجتماعی.

بر پایه ی چنین برداشتی، آن چه تخیلی (أتوپیایی) است، بی تردید مسمت گیسری تولید سوسیالیستی - با وجود مشکلات عملی آن - به عنوان آلترناتیوی در برابر شیوه های غالب کنونی نیست. به عکس این، تخیل گرایی مطلقاً تیره و تار و بدبینانه ی تبلیخ راه حل های «آزمایش شده» و «واقع بینانه ی» کنونی است که خصلتی أتوپیایی دارد، چرا که در دراز مدت برای آینده، راه حل های به کلی غیر واقعی است.زیرا تمام نسخه های «واقع بینانه»ی تبلیغ شده از

سوی آنان که مارکسیسم را به عنوان یک نظریه ی أتوپیایی مردود می شمرند، در چارچوب روند کنترل ناشدنیِ تولید ثروت گرفتار است و حتا هنگامی که دَم از نوعی مکانیسم رؤیاییِ تنظیم کننده می زنند، چارچوب عمومیِ بی عدالتیِ ساختاریِ سیستم را حفظ می کنند.

## بهره وری کار و بهره گیری (استفاده)

(Productivity and use)

#### 14-4-1

دورنمای رهایی بشریت، از پیشرفتهای لازم - و از نظر تاریخی شدنی - بهره وری کار جدا نیست. بهره وری کار اما، صرفاً افزایش کمی مقدار کالاهای قابل دسترس یک جامعه ی معین برپایه ی سنجش سوانه معنا نمی شود. هنگام تفکر در باره ی نقش دست آوردهای تولیدی در جریان تکامل تاریخی، برخی ملاحظات کیفی بسیار مهمتر از گسترش کمی راه های تولیدی است.

در واقع ارزیابی افزایش بهره وری کار به شکل کمی، در سوخت و ساز اجتماعی، همین که مرحله ی تولیدی را که با ارضای نیازهای اولیه برای ادامه ی بقا مشخص می شود، پشت سر می گذارد، اگر بی معنا نباشد، دست کم بسیار مسأله ساز است.

با وجود این، در مرحله ی بسیار پیشرفته ای از تکامل تاریخی و در شرایط تعمیم کالا تولیدی - آن هم پس از قبرن های بی شمار کنش و واکنش متقابل میان نیازهای تازه پدیدار شده و شیوه های تولیدی مناسب آن ها، که لاجرم همراه با انواع پرشماری از تنوع های کیفی، و دیر زمانی پیش از پیروزی جهانی سرمایه داری بود - ارزیابی بت واره ی کمی، بر ابعاد کیفی فرایند باز تولید، برتری کامل دارد. چنین کجروی تنها با رجوع به شیوه های ذاتاً متضادی که نفس نظام تولیدی سرمایه، لزوماً بر آن پایه گذاری شده و حول آن می گردد، قابل درک خواهد بود. چرا

که این شیوه ی به خصوص باز تولید اجتماعی، زیر بار سنگین چنان تضادهای درنهایت انفجار آمیز قرار دارد که توانایی های بالقوه مثبت آن را به واقعیاتی ویرانگر تبدیل می سازد. هرچه مرزهای نهایی ساختاری و انفجار آمیز سرمایه - مرزهای افزایش و گسترش کمی برباد دهنده، در جهانی با منابع محدود - تنگ تر می شود، به همان اندازه به چنین سرنوشتی نزدیک تر می شویم.

بعد کمی پیشرفتهای رهایی بخش و لازم مادی در آن جایی توسط مارکس مورد تأکید قرار می گیرد که می نویسد: پیش شرط جامعه آینده « سطح بسیار بالایی از قدرت تولیدی و میزان بالایی از پیش رفت و تکامل است.... چرا که بی آن، صرفاً محرومیت و نیاز تعمیم می بابد و در شرایط وجود نیاز، تقلا برای بدست آوردن مایحتاج زندگی دوباره از سر گرفته می شود و فساد و تباهی گذشته بناچار باز خواهد گشت». (۸) اما از آن جا که افزایش قدرت تولید و بهره وری کار، از نخستین مراحل تکامل تاریخی، به طور جدایی ناپذیری با دیالکتیک گسترش نیازها (و همراه با بازتولید گسترده ی شرایط ارضای آنها) (۹) پیوند داشته، جنبه ی کیفی گسترش تولیدی برای ایجاد و ارضای نیازهای جدید نیز، از همان ابتدایی ترین مراحل تاریخ بشر مَد نظر بوده است. با آن که تنوع کیفی در ساختار تکامل تاریخی نیازها، تنها در زمانی دیرتر تشخیص بوده است. با آن که تنوع کیفی در ساختار تکامل تاریخی نیازها، تنها در زمانی دیرتر تشخیص داده شد، این مسأله، باز هم صادق است. در زمانی که به برکت گسترش فزاینده ی هازاد اجتماعاً تولید شده – با وجود تصاحب غیر عادلانه ی آن در شرایط موجود – فشار «نیازهای حداقل» بر سوخت و ساز اجتماعی مسلط نیست، این واقعیت قابل درک است.

از این لحاظ، پیشرفت تاریخی نیسروهای مولده ی نوع سرمایه داری (که در مجموع دبرگیرنده ی چیزی بیش از چند قرن از کل تاریخ بشری نیست)، اگر با توجه به اثر آن بر دیالکتیک نیاز و بهره وری کار در نظر گرفته شود، یک پس رفت واقعی است. چرا که موجب گسیختگی شدید روابط غالب پیشین، که هزاران سال وجود داشت و پیش از آن به آن ها اشاره شد، می گردد. شیوه ی تولید سرمایه داری نه تنها عوامل ههار کننده ی تولید برای رفع نیاز را از میان می برد (و مجبور است از میان ببرد) بلکه به طور هم زمان امکان قابلیت کنترل گرایش های ویران گری را که نتیجه ی چیرگی کامل الزام های کمی نامحدود گسترش سرمایه بر کیفیت است نیز از میان می برد. این است دلیل آن که مسأله ی نیاز، کیفیت و بهره وری در جهت گیری های سوسیالیستی تولید و توزیع جایگاهی بنیانی و محوری دارد. در واقع معیارهای سمت و سو دهنده ی نیاز، کیفیت و بهره وری در مورد تمام جنبه های تولید و باز تولید سوسیالیستی از ارضای نیازهای مادی ابتدایی سوخت و ساز اجتماعی گرفته، تا کوشش های گوناگون برای بالا بردن ظریف ترین جنبه های بازتولید فرهنگی، صدق می کند.

#### 14-W-Y

سنجش کمی شینی وار و کاهنده ای که زیر حاکمیت سرمایه در همه جا مشهود است، اشتغال نیروی کار کران را با پی آمدهای عمیق از خودبیگانگی، مسخ انسانیت و فقر معنوی همراه کرده است. بقول مارکس:

«اگر کهیت صرف کار، بی توجه به کیفیت آن، به عنوان معیار اندازه گیسری ارزش به کار می رود، این، بدان معناست که کار ساده تبدیل به محور اصلی صنعت گردیده است. این، چنان معنا می دهد که کار، از طریق رفتن انسان به زیر سیطره ی هاشین و یا از طریق تقسیم شدید کار، یکنواخت گردیده: این به آن معنی است که انسان ها از طریق کار ضود چهره ی انسانی را از دست داده اند و بدان معناست که پاندول ساعت به همان اندازه معیار صحیح اندازه گیری قعالیت نسبی دو کارگر شده که می تواند معیار سنجش سرعت دو لکوموتیو باشد. بنابرین نباید به گوییم یک ساعت کار یک انسان، ارزش یک ساعت کار انسان دیگر را دارد، بلکه باید گفت یک انسان ضمن یک ساعت، درست به همان اندازه ارزش دارد که انسان دیگری ضمن همان یک ساعت؛ زمان همه چیز است. انسان هیچ چیز؛ او، عداکثو لاشدی زمان است. کیفیت، دیگر مطرح نیست. تنها کهیت است که تعیین کننده ی همه چیز است. ساعت به ساعت و روز به روز» . (۱۰) پس، از آن جا که انسان ها تنها می توانند به عنوان پیچ و مهره ای در مکانیسم عمومی ماشین تولید نظام سرمایه جا داده شوند، کیفیات انسانی شان تنها می تواند مانعی بر سر راه کارآیی بهینه ی (optimal) نظامی باشد که دارای منطق و معیارهای مشروعیت مربوط به خود است. به همین ترتیب آن معیارهایی که برای یک لکوموتیو به کار برده می شود، در مورد ارزیابی کار انسانی نیز به کار می رود و به این سان نه تنها انسان های صاحب احساس و دردسر ساز (۱۱) با ابزارهای مکانیکی بی درد سرتر، کارآتر، قابل کنترل تر و سودآورتر، مقایسه می شوند، بلکه به زیر سیطره ی آن ها فرستاده می شوند.

افزون بر آن و بدتر آنکه، در حالی که کارآیی (یا ارزش) یک کارگر مولاه می تواند به طور عینی و در چارچوب حساب گری سرمایه داری با همان دقتی که کارآیی یک لکوموتیو، ارزیابی می شود، اندازه گیری شود - و دقیقاً چنین است که یک ماشین، رقیب مستقیم یک کارگر مولا می شود - شیوه ی تعیین «ارزش» یک کارگزار غیر مولا و انگلی فرایند سرمایه دارانه ی تولید و توزیع (از بازیگران دغلباز بورس سهام گرفته تا «متخصصان» ضد سندیکایی روابط کارگری و گردانندگان تبلیغات تجاری و سیاسی)، خودسرانه ترین شکل را به خود می گیرد، واقعیت این است که هرچه به پیشرفته ترین مرحله از «سرمایه داری پیشرفته» نزدیک تر می شویم، حرکت به سوی بخش غیر موئد و انگلی افزون تر می شود.

برای نشان دادن ماهیت این حرکت و تغییر می توان مثال پُل باران(Paul Bran) و از یک نانوایی فرضی آورد که در آن ۸۰ نفر از کارگران، مولد و ۲۰ نفر غیر مولدند. کار گران غیر مولد در چنین مؤسسه ای به ترتیب زیر است:

۵٪ نفر مسئولند به طور دائم شکل قرصهای نان را تغییر دهند: به یک نفر وظیفه ی قاطی کردن ماده ای با خمیر داده می شود که فاسد شدن نان را تسریع کند: چهار نفر برای تعبیه روکشهای جدید بسته بندی استخدام می شوند: پنج نفر برای تدوین آگهی های تجارتی نان و پخش آن از دستگاه های ارتباط جمعی به استخدام در می آیند: یک نفر مأمور می شود با دقت مواظب فعالیت دیگر شرکت های نان پزی شود؛ دو نفر آخرین پیشرفت های امور قانونی را دنبال می کنند؛ و بالاخره دو نفر مسئول روابط عمومی شرکت نان پزی می شوند» (۱۲)

اگر به خاطر آوریم که هدف ذاتی تولید قرار است ارضای نیازهای انسان باشد، آنگاه آشکار می گردد که در شرایط غالب کنونی، درست به عکس، فایده مندی (utility)، می تواند به راحتی مساوی با ضدنیاز تلقی گردد. و هم زمان، بخش های غیر مولد و انگلی نظام، در شرایط نبود هیچ گونه معیار واقعی برای ارزیابی سهیم بودن یا سهیم نبودن آنان در تولید ثروت اجتماعی، می توانند غوغا بپا کنند؛ تا آنجا که به خاطر داشتن موقعیت ممتاز در سافتار فرهاندهی سرهایه، چه به عنوان «سکانداران صنایع» و یا نگه بانان سیاسی دولت بورژوایی می توانند به طوری خودسرانه روند توزیع ثروت را تعیین کنند. اینان حتا برای پاشیدن نمک بیشتر بر این زخم می توانند به طور ابلهانه خود را به مقام شامخ «خالقان ثروت» ارتقاء دهند تا در تطابق با آن مقام والا بتوانند بخش بزرگی از ثروتهای اجتماعی را می خود هیچ گونه سهم واقعی در تولید آن نداشته اند – تصاحب کنند.

باید اذعان کرد، چنین تضادهایی با تمام نمودهای زشت و کریه خود، به ویژه و تنها در «سرمایه داری پیشرفته» شدت می باید. با این وجود کشاکش میان کار مولد و غیر مولد، از همان مراحلِ نخست تکامل سرمایه داری نمایان است. این نمودها اما، در ابتدا، شکلِ افراطیِ امروزی را که با آن آشنا هستیم، به خود نگرفته بود. آن هم به این دلیل که پیش شرط لازم شکلِ اخیر، گسترش عظیم قدرت تولیدی جامعه است، که تخصیص بخش هرچه فزاینده تری از ثروت اجتماعی را به تولیدات زاندِ نهادی شده ممکن سازد . همان گونه که بعد خواهیم دید، در شرایط «سرمایه داری پیشرفته» این امر به صورت یک ضرورت در می آید.

### تضاد میان کار مولد و کار غیر مولد

# Contradiction between Productive and non- Productive Labour

#### 14-4-1

تضاد میان کار مولد و کار غیر مولد بخشی جدانشدنی از تضاد آشتی ناپذیر میان منافع سرمایه و منافع کار بوده و از این رو حل ناشدنی است . این تضاد، در درجه ی نخست، سرچشمه در خصلت استثمار گر فرایند کار سرمایه داری و ضرورت یافتن شکلی از کنترل دارد که با تداوم آن متناسب باشد. از دید مارکس:

«انگیزهی راهنما، غایت و هدف تولید سرمایه داری، عبارت از بیرون کشیدن بیشترین مقدار ممکن ارزش اضافی و در نتیجه استشار نیروی کار در بالاترین حد ممکن است. هرچه شمار کارگرانی که به طور جمعی با هم کار می کنند افزایش یابد، به همان اندازه نیز مقاومت در برابر سلطه ی سرمایه و به همراه آن، الزام سرمایه به چیرگی بر این مقاومت، از طریق اعمال فشاز متقابل افزایش می یابد. کنتولی که از سوی سرمایه دار اعمال می گردد، به دلیل ماهیت فرایند اجتماعی کار، نه تنها عملی مشخص و مخصوص به آن فرایند است، بلکه به طور هم زمان یکی از وظایف استشمار فرایند اجتماعی کار است و در نتیجه ریشه در تضاد آشتی ناپذیر و ناگزیر، میان استثمار کننده و ماده ی خام زنده ی زحمتکشی که مورد استثمار است، دارد...

پس، کنترل سرمایه دار، هرچند به دلیل ماهیت دوگانه ی خود فرایند کار - که از یک سو فرایندی اجتماعی برای تولید ارزش استفلاه و از دیگر سو، فرایندی برای ایجاد ارزش اضافی است -معتوائی دوگانه دارد، اما از نظر شکل، استبدادی است. این استبداد همراه با گسترش دامنه ی همکاری، اَشکال مخصوص به خود می گیرد. همان گونه که سرمایه دار در ابتندا، به محض این که سرمایه اش به حداقل مقندار لازم برای آغاز تولیند سرمایه داری رسید، از دست زدن به کار واقعی معاف شد، اکنون نیز کار نظارت مستقیم و دائم بر یک یک کارگران را به گروهی از کارگران، به نوع ویژهای از کارگر مزدی می سپرد. یک ارتش از کارگران صنعتی، زیر فرمان دهی یک سرمایه دار، مانند یک ارتش واقعی نیاز به افسران (مدیران) و گروهبانانی (سرکارگران یا ناظرانی) دارد که هنگام انجام کارها، به نام سرمایه دار **فرماندهی** کنند. عمل نظارت، عمل ثابت و اختصاصی آن ها می شود. متخصص اقتصاد سیاسی، هنگام مقایسه ی شیوه ی تولید دهقانان و صنعت گران مستقل، با شیوه ی تولید بردگی، این نوع کار نظارت را جزو مخارج تلف شده و بی استفاده به حساب می آورد:در حالی که هنگام بررسی شیوه ی تولید سرمایه داری، برخلاف پیش، عمل کنترل را که به خاطر خصلت همکاری کارگران در فرایند کار لازم شده، با نوع دیگر کنترل که به خاطر خصلت سرمایه داری فرایند کار و تضاد آشتی نابذیر هفافع سرمایه دار با کارگر به وجود آمده، یک سان به شمار می آورد. اگر کسی سرمایه دار است، از آن رو نیست که سکان دار و رهبر صنایع است؛ به عکس، او از آن جسهت سکان دار و رهبر صنایم است که یک سرهایه دار است. رهبری صنعت یکی از خاصیت های داشتن سرهایه است، به همان گونه که در دوران فتودالیسم، فرمانده نظامی بودن و قاضی بودن از خاصیت های داشتن مالکیت بر زمین بود. از این رو آگوست کُنت و مکتب او به همان گونه که نشان داده است که اربابان سرمایه ضرورتی ابدی هستند، می توانست ثابت کند که اربابان فئودالی نیز یک ضوورت ابدی بوده اندی (۱۳)

گسترشِ بعدیِ اجزای غیر مولد و ضد تولید ارزش، در فرایند کار سرمایه داری، همان پیش فرضهای بالارا دارد و روی همان بنیانهای مادی به وجود می آیند. این اجزا بخشی از آن «هزینه های اتلاف شده و بی استفاده ی تولید» است که در عین حال برای نظام جنبه ای حیاتی دارد. و این یک شرط ضروری متضاد است که گریزی از آن نیست.

افرون بر آن، همان گونه که در زیر خواهیم دید، با فرا رفتن از مرحله معینی از رشد سرمایه داری، تغییرات کمی گسترش دامنه ی بخش غیر مولد، به تغییری کیفی در ابعاد کل ساختار نظام تبدیل می شود. نتیجه آن که، عملکرد هموار و راحت بخش های واقعاً مولد نظام، به طور هرچه فزاینده تر به حفظ و رشد بیشتر بخش های انگلی متکی می گردد. به این سان، زندگی و معیشت شمار هرچه بیشتری از مردم به این بخش وابسته می گردد و قسمت دیگری از جامعه نیز به عنوان مصرف کننده به گروه اخیر وابسته می شود. در آن هنگام که به وجود آشفتگی در نظام به طور کمابیش آشکاری اذعان شده است، چنین وضعی به جای این که کمک کننده باشد، تشدید

کنندهی تضادهاست.

در این جاست که تنگناهای سرشتی اصول راهنمای تولید سرمایه داری، آشکارا خود را نشان می دهد. حل بحران عمق یابنده ی نظام حاکم، تنها بریایه ی گسترش «تولید ثروت» امکان پذیر نیست؛ چرا که در چارچوب این نظام «ثروت» با ارزش اضافی یک سان تلقی می شود و نه با تولید ارزش استفاده و از طریق کاربرد خلاق وقت آزاد (disposable time) . همزمان با آن، توانایی های بالقوه ی آزادی بخش افزایش بهره وری گار نیز به دلیل رشد سرطانی «هزینه های کاذب» کنترل، که در خدمت جنبه ی استثماری نظام است، از میان برده می شود. پیش نهاد مارکسیستی که توجه اش معطوف به آن است که تولید را به جای تابعیت از تولید ارزش اضافی (یعنی «تولید ثروتی» که انباشت ثروت شیئی وار را هدف تولید قرار می دهد) به سوی هدف برآوردن نیازها، بهره وری و بالا بردن قدرت خلاقه یعنی «غنای تولید» سوسیالیستی سمت و سو دهد، دقیقاً کوشش دارد به جل چنین مشکلاتی که در چارچوب نظام سرمایه غیر قابل حل است، بپردازد.

#### 14-4-4

در ارتباط با شیوه ی تولید سوسیالیستی پیشنهادی ، آن چه در این جا مطرح است، چیزی کم تر از معکوس کردن کامل برخورد به مسأله ی شیوه ی غالب بهره وری نیست: شیوه ای که تنها با معیار یک جانبه ی کمی، بی توجه به آن که تا چه اندازه برباد دهنده است، می تواند کارآیی داشته باشد. تفاوت دو نظام در جایی آشکار می گردد که مارکس پیشنهاد می کند:

«در جامعه ی آینده، که تضادهای طبقانی در آن پایان گرفته و دیگر، طبقاتی وجود ندارد، بهرهوری (use) ، توسط زمان تولید حداقل تعیین نمی گردد، بلکه به عکس، زمان تولید با درجه ی مفید بودن و قابلیت فایده مندی(utility) شیئی تعیین می شود» (۱۴)

پیش فرض چنین برداشتی، طبیعتاً آن است که تولید کنندگان همبسته، توانایی چیرگی برفشار کمیایی ها را پیدا کرده و زندگی خود را بر پایه ی تخصیص واقعاً منطقی منابع قرار داده باشند؛ و این تخصیص منطقی نه تنها در مورد منابع قابل دسترس و به طور پویا به کار گرفته شده (یعنی به مفهوم اساساً کیفی و به طور اصیل قابل گسترش) صدق کند بلکه از آن بالاتر در تطابق با امکانات بالقوه آزادیبخش وقت آزاد باشد.

منهوم وآت آزاد (disposable time) ، اگر به معنای مثبت و رهایی بخش آن در نظر گرفته

شود، خیلی پیش از مارکس، در جزوه ی گمنامی زیر عنوان: «هنشا، و درهان هشکالات هلی، که در سال ۱۸۲۱ در لندن انتشار یافت مطرح گردیده است. در بمضی از عبارات این جزوه که مارکس آن ها را نقل قول کرده، درک دیالکتیکی عمیقی هم از ماهیت سرمایه دارانه ی فرایند تولید و هم امکان برون رفت از تضادهایش - آن هم با تمرکز بر مقولات به غایت پر اهمیت «وقت آزاد»، «کار اضافی» و «کوتاه کردن ساعات کار روزانه» - وجود دارد:

وتروت چیزی نیست جز وقت آزاد... اگر مجموع کار یک کشور، تنها برای حفظ و نگهداری تمام جمعیت کافی باشد، کار اضافی وجود نخواهد داشت و در نتیجه چیزی وجود نخواهد داشت. که بتواند به شکل انباشت سرمایه در آید... علتی به راستی تروتمند است که در آن بهره وجود نداشته باشد و ساعات کار روزانه به جای ۱۲ ساعت، ۶ ساعت باشد» (۱۵)

آشکار است که تغییر سمت گیری تولید اجتماعی در هم آهنگی با روحیه و چارچوب فکری این جزوه ی گمنام، با منطق سرمایه ناسازگار است. چرا که به دلیل ماهیت سرشتی سرمایه به عنوان تنظیم کننده ی عمومی سوخت و ساز اجتماعی، که ماهیتی متضاد دارد، پیشرفت در بهره وری کار و افزایش بالقوه ی وقت اضافی آزادی که بتواند به شکل مفیدی تخصیص پیدا کند، نمی تواند با چارچوب آن سازگار باشد.

ناگفته پیداست که پیشرفت در بهره وری کار، تا آ نجا که بتواند برتریِ فردِسرمایه دار را در بازار رقابت تضمین کند، یکی از آهداف اوست. اما تا آنجا که به بهره وری اصیل و واقعی، در تطابق با نیاز انسانی مربوط می شود، هیچ چیز مثبتی در این وضع نمی توان دید، چرا که رابطه ی این دو از دید فردِ سرمایه دار، رابطه ای عوضی و اتفاقی است. سرمایه دار کوچک ترین علاقه ای به «نیاز» یا «فایده مندی» ندارد، بلکه صرفاً در صدد تعقق بخشیدن به سرمایه ی خود در مقیاسی گسترده تر است. در واقع فرد سرمایه دار، نمی تواند به نیاز و فایده مندی ای که هیچ کنترلی بر آن ندارد، علاقه داشته باشد، چرا که برای او هیچ تضمینی وجود ندارد که بتواند در قلمرو اسرار آمیز حاکمیت «دست نامریی»، «تقاضای مؤثر» و ظرفیت مصرفی معادل کالاهای خود پیدا کند که در عین حال از نظر قوانین سرهایه داری، هشروع باشد او حتا در تعیین شیره ای که در کل فرآورده های اجتماعی به کار برده خواهد شد، توان کمتری دارد.

بدتر آن که، در حالی که نظام تولیدی سرمایه در عمل (de facto) ، در سطح جامعه و در کل، وقت زاند و اضافی، آن هم به شکلی فنزاینده به وجود می آورد، اما به هیچ رو نمی تواند بطور قانونی (de jure) وجود این وقت اضافی اجتماعاً تولید شده را به عنوان وقت آزادی که بتواند به شکل خلاقی به کار گرفته شود بپذیرد. در واقع سرمایه باید این واقعیت را که مفاهیمی چون «کار اضافی» و «وقت اضافی»، مفاهیمی مربوط به موجودات انسانی زنده و واقعی هستند که

توانایی های تولیدی اجتماعاً مفیدی دارند، (حتا اگر این توانایی ها از نظر سرمایه داری زاند و نا کارآ باشد)، با بی رحمی نادیده بگیرد.

14-4-4

قدرت تولیدی (بهره وری کار) در جوامع مختلف، با نوع فایده مندی (utility) و بهره گیری(utilization) که با عملکردهای تولیدی غالب در آنها خوانایی داشته باشد پیوندی ناگستنی دارد . چنین چیزی طبیعتاً در موردجامعه ی سرمایه داری نیز صدق می کند. با توجه به تنگناهای ساختاری و تضادهای این نظام اجتماعی – اقتصادی که همه چیز را کالایی کرده و هدفش سودآوری است، دامنه ی قدرت تولیدی آن به طور نا امید کننده ای مقید و محدود و سمت گیری آن، فراتر از حد معینی از انکشاف تاریخی، بطور بنیانی کج راهه است. این کج روی متأثر از آن است که معیار تعیین «سودمندی» عملاً زیر تأثیر الزام های گسترش سرمایه است و هرچیز دیگرالزاماً باید نابع آن شود. همان گونه که مارکس در گروندریسه اشاره می کند شرط اجباری دیگرالزاماً باید نابع آن شود. همان گونه که مارکس در گروندریسه اشاره می کند شرط اجباری «سودمند بودن»، برخاسته از تنگناها و محدودیت های گریز نایذیر بهره گیری از سرمایه است:

«ایجادِ کار اضافی (Surplus labor) و وقت آزاد (disposable time) از قوانین سرمایه است. سرمایه، این کار را تنها با به حرکت در آوردن گار لازم – یعنی وارد شدن در مبادله با کارگر – می تواند انجام دهد. گرایش سرمایه بنابرین، این است که تا حد ممکن کار به وجود آورد؛ درست به همان اندازه که به گاهش کار لازم به حداقل ممکن گرایش دارد. به این ترتیب سرمایه، به همان اندازه گرایش به افزایش جمعیت زحمت کش دارد که متمایل به تبدیل بخشی از آن به جمعیت اضافی است – جمعیتی که بی فایده است، مگر زمانی که سرهایه بتواند آن را به گار گیرید. (این است دلیل صحت تثوری جمعیت اضافی و سرمایه ی اضافی). سرمایه به همان اندازه نیز گرایش به زاند سافتن (نسبی) کار انسان دارد، تا آن رأ به عنوان کار انسان به سوی بی نهایت برد. ارزش، چیزی جز کار تجسم یافته نیست و ارزش اضافی (یعنی تحقق سرمایه) هم چیزی نیست جز کار اضافی عنها در کار اضافی نادد. کار اضافی تنها در اما، فی نفسه، پیش شرط تولید سرمایه داری است و چنین نیز خواهد ماند. کار اضافی تنها در پیوند با کار لازم و بنابراین تنها تا آنجا که کار لازم وجود دارد، وجود خواهد داشت. بنابراین سرمایه باید داشت. سرمایه باید داشه باید داشه باید داشه باید کار سرمایه باید داشه باید داشه باید داشه باید داشه باید داشه باید کار سرمایه باید داشه باید کار سرمایه باید داشه باید داشه باید کار سرمایه باید داشه کار گیرد. سرمایه باید کار

اضافی و کار لازم (یعنی روزهای کار) را افزایش دهد تا بخش اضافی را بالا برد؛ اما از سوی دیگر و به طور هم زمان، باید کار لازم را کاهش دهد تا آن را تبدیل به کار اضافی کند.... سرمایه ی اضافی تازه ایجاد شده، تنها با مبادله ی مجدد با کار زنده می تواند تحقق پیدا کند. این است دلیل گرایش سرمایه به افزایش هم زمان جمعیت زحمتکش و کاهش دائم بخش لازم کار (تا بخشی از آن را به شکل کار ذخیره در آورد).

افزایش جمعیت نیز، خود وسیله ی عمده ی کاهش بخش لازم است. این، در نهایت خود، تنها نوعی کاربرد رابطه ی یك روز کار است. بنابراین، تمام تضادهایی که نظریه ی مدرن جمعیت بیان می دارد، بدون این که خود، درک کند، در همین جا نهفته است. سرمایه، به عنوان شرط ایجاد کار اضافی، و به طور همزمان، شرط ایجاد کار لازم و بهمان اندازه شرط عدم ایجاد کار لازم است و تنها تا آنجا وجود دارد که کار لازم هم وجود دارد و هم وجود ندارد» (۱۶)

پس، نظام متضاد سرمایه، حدود و مرزهای ویژه تاریخی اش را عملاً به صورت حدود و مرزهای تولید به شکل عام بروز می دهد. این نظام، نیاز انسان (و بهره وری مناسب از منابع انسانی و مادی آن را) تا آن جا مشروع به شمار می آورد و به رسمیت می شناسد که با الزام های تحقق گسترده ی سرمایه، خوانایی داشته باشد. هرچه خارج از این پارامترها قرار دارد، بی توجه به پی آمدهای آن باید «بی استفاده»، «غیرسودمند» و به طور غیر قابل تحملی «زائد» قلمداد شود. در واقع، حرکت بی امان سرمایه، در فرایند پیش برد بازتولید هرچه گسترده تر خود، از عطف توجه به پی آمدهای ویرانگری که ناشی از تضاد میان کار لازم و کار زائد است، باز می ماند. چرا که سرمایه، خود، تا آن جا می تواند وجود داشته باشد که «کار لازم هم وجود داشته باشد و هم وجود نداشته باشد» (یعنی تا آن جا می تواند وجود داشته باشد که موفق به بازتولید باشد و هم وجود زیری توجه به وضع خطرناک موجود) یعنی نفس خودش نیز باشد.

افزون بر آن، تضادهای «دنیای کوچک» منحصر بفرد سرمایه که در تنشهای درونی و اجباری قانون یك روز گار دیده می شود، ناگزیر در سرتاسر «دنیای بزرگ» شیبوه ی تولید سرمایه داری باز تولید می شود. شیشی وارگی (Reification) همه جاگیر می شود، چرا که زیر سلطه ی سرمایه، خصلت ویژه ی تمام فعالیت های تولیدی از کوچک ترین واحد محلی گرفته تا کارخانه های شرکت های غول آسای فرا ملیتی الزاماً از ضروریات مادی و سازمانی ساختار کالایی که به همان اندازه در مورد کارِ زنده صادق است که در مورد وسایل و مواد تولیدی مصداق می یابد - پیروی می کند.

# ساختار فرماندهی از بالا در نظام سرمایه: تعیین فرایند کار از بالا (به طور عمودی)

## The command structure of Capital: vertical determination of labor process

14-5-1

به این ترتیب، به برکت این واقعیت انسانیت زدا که کار زنده، خود تبدیل به کالایی می شود که می تواند (به صورت یک نیروی مولده) عمل کند و تنها با ورود در چارچوب این نظام و تسلیم شدن به خواست های مادی و سازمانی روابط مبلاله ای مسلط قادر است خود را به صورت یک ارگانیسم زنده حفظ کند، موانع عمده ای که میدان عمل و پویایی نظام های تولیدی پیشین را تنگ می کرد، با موفقیت از سر راه برداشته می شود. با تبدیل کار زنده ی کالاینی شده به لاشه ی زمان به یی ریزی و تنظیم روزهای کار شیشی وار شده و مسخ شده ی (Reified) حاصل این فرایند، چه به صورت عمودی و چه افقی، مطابق با نیازمندی های بازتولید گسترده ی سرمایه امکان پذیر می گردد.

درست همین انحطاط کار زنده به چیزی کمی و شیثی وار شده (Reified) است که گسترش و تسلط جهان شمول نظام کالایی را - منتها در هنگامی که شرایط جهان شمول شدن آن از نظر تاریخی برآورده شده باشد - به همراه می آورد. ساختار کالایی نوع سرمایه داری، دقیقاً به این دلیل ظرفیتی جهان شعول پیدا می کند - یعنی مطلقاً همه چیز مشمول آن می گردد - که تحت شرایط

جدید، کیارِ زنده ی کیالایی شده می تواند با انعطاف و پویاییِ (دینامیسم) بسیبار زیادی سازماندهی و کنترل شود. این کنترل برحسب ضرورت های در حال ظهورِ ساختاری تقسیم کار سرمایه داری (با جنبه های گوناگون عمل کردیِ اجتماعی و سلسله مراتبی آن) هم به طور عمودی و هم افقی می تواند اعمال گردد.

انعطاف پذیری افقی احکام سازماندهی جدید، از یک سو نوع طرح ریزی منحصر به فرد روزهای کار در فرایند کار نوع سرمایه داری (همگن ساختن روزهای کار) را به همراه دارد. در این نوع طرح ریزی که با طرح ریزی شیوه های تولید پیشین با امکانهای بالقوه ی محدودشان اختلاف عمیقی دارد، روزهای کار می تواند برحسب ضرورت های پیش بُردِ عملی تقسیم کار به طور بی نهایت ضرب و تقسیم (کم و زیاد) شود. از سوی دیگر انعطاف پذیری افقی به معنای آن است که روزهای کار گوناگون و پرشماری - حتا اگر در چندین کشور هم پراکنده باشد - می تواند به طور هم زمان و با عمل کرد هم زمان، با الگویی قابل تغییر و از نظر کار کردو دینامیسم می تواند به طور هم زمان و با عمل کرد هم زمان، با الگویی قابل تغییر و از نظر کار کردو دینامیسم مناسب در کنار هم - و به قول معروف «زیر یک سقف» - قرار داده شود. این نوع تحول از کارگاه های نسبتاً ابتدایی دوران نخست صنایع دستی، تا کارخانه های عظیم و پیچیده ی فراملیتی با همزمانی گسترده در دوران حاضر ادامه یافته است.

#### 14-0-Y

پی ریزیِ عمودی سازماندهیِ کار اما برای تأمین پیشبرد پویاییِ نظام سرمایه حتا از سازماندهی افقی نیز پر اهمیت تر است. چرا که دقیقاً توانایی سرمایه در تنظیم روزهای کار پرشمار و گوناگون به صورت عصودی - سلسله عراقبی است که قابلیت کاربرد و گسترش کاملِ اصول سازماندهی افقی و توان بالقوه ی بهره وری تهفته در آن را تضعین می کند. (مثال آن اقتصادِ به اندازه (Economy of scale) و تخصیص و استفاده ی درست از منابع مادی و فکری از نظر فضایی و زمانی و غیره است).

همین بُمد عمودی سازماندهی است که از نظر تاریخی با سافتار فرهاندهی از بالای سرهایه - که وظیفه ی آن محافظت از منافع حیاتی نظام حاکم (پعنی تضمین تداوم گسترش ارزش اضافی بویایه ی است - تقارن پیدا می کند. این بویایه ی است - تقارن پیدا می کند. این استشمار مجموعه ی نیروی کار به حداکثر میزان ممکن ) است - تقارن پیدا می کند. این استشمار البته طی اعصار مختلف، در کشورهای مختلف و صنایع متفاوت، شامت هنفاوت و نوخهای هنفاوت دارد و این امر نیز توسط موازنه ی قدرت میان کشورهای مختلف سرمایه داری در چارچوب

عمل کرد جهانی سرمایه تعیین می گردد. چنین منافعی به رغم آن که وسعت و پیچیدگی سازماندهی افقی (پاره پارگی و تقسیم کارها از یک سو و پیوستن مجدد و هم زمان آن ها با هم از سوی دیگر) مجموعه ی روزهای کاری که از نظر سرمایه داری قابل بهره گیری است چه باشد، باید از طریق عمل کرد مناسب ساخت فرماندهی سرمایه، حفظ گردد. (بدیهی است که چنین رفتاری، با تقسیم عادلانه ی مجموع روزهای کار اجتماعاً قابل دسترس که در شیوه ی تولیدی متفاوتی می تواند به طور انسانی به کار گرفته شود، مغایرتی عظیم دارد)

از این روست که به عامل سازماندهی افقی، در هر زمان معین تنها آن اندازه اجازه ی پیشرفت داده می شود که در چارچوب بازتولید سرمایه، و به موقع توسط بُعد عمودی قابل کنترل باشد. به دیگر سخن، عامل افقی تا آن اندازه ای که تحولات تولیدی ناشی از آن در چارچوب پارامترهای الزامی سرمایه (و محدودیت های مربوط به آن) قابل کنتول باشد، می تواند پیش رود، نه آن که در کار کرد سیستم «اختلال» به وجود آورد. در این زمینه، به طور مثال، می توان سخنان آقای Bob کار کرد سیستم «اختلال» به وجود آورد. در این زمینه، به طور مثال، می توان سخنان آقای duz دولت های بی سواد» و «اتحادیه های سرسخت کارگری» جرأت کنند – با کاهش مجموع روزهای کار استشمار شدنی – وضع موجود را به چالش گیرند، در آن صورت او به انحلال کارخانه های عبده ی این شرکت دست خواهد زد. او به هرگونه دخالت در اصول قطعی سلسله مراتب فرمان دهی سرمایه داری از بالا، که از آنها به عنوان دخالت های غیر قابل تحمل و یا مطلقاً غییر مجاز نام برده بود، اعتراض کرد، تا از هرگونه عامل اخلال گر در چارچوب مطلقاً غییر مجاز نام برده بود، اعتراض کرد، تا از هرگونه عامل اخلال گر در چارچوب عمومی شرکت فراملیتی آمریکایی نام برده جلوگیری کند.

در این جا ما همچنین شاهد آن هستیم که در تحلیل آخر، نه عامل افقی، بلکه عاملِ تعیین کننده و اجتناب ناپذیر بعد عمودی و سلسله مراتبی سازمان دهی، تعیین کننده ی انکشاف تاریخی و توسعه - یا اختلال در توسعه و عقب ماندگی - نظام سرمایه، چه در بخش های جداگانه و چه در مجموع آن است.

ضرورت های کنترلِ فرماندهی عمودی و از بالا در رابطه میان این دو بعد همیشه عامل تعیین کننده است. حتا در دوره های درازمدت تاریخی صعود سرمایه، هنگام تأثیر متقابل و دیالکتیکی اصول سازمان دهی افقی و عمودی بر یک دیگر، شاهد برتریِ عامل دوم هستیم این تأثیر متقابل و دیالکتیکی که بعد عمودی در آن به عنوان «عامل تعیین کننده » عمل می کند، در طول تاریخ تحول نظام سرمایه داری، ساختارهای «کنترلِ فوق العاده انعطاف پذیر» در مقیاس عظیم و به یاد ماندنی به وجود آورده است. (بطور مثال شاهد انتقال از سیستم سرمایه گذاری نوع محدود و پدر سالارانه ، به چارچوب مدیریت نوع شرکت های سهامی هستیم که می تواند گسترش پذیری سربع

و آسانی داشته باشد). تحولاتی از این نوع در واکنش به نیازهای نوظهور جنبه هایِ عملکردی-افقیِ تقسیم کار با پی آمدهای عظیم بین المللی خود صورت می گیرد، درعین حال که چنین تقسیم کاری را نیز می تواند در چارچوب پارامترهای طبقاتیِ منافع حیاتی سرمایه که از بالا و به طور عمودی تحمیل می شود با موفقیت حفظ کند.

اما، هنگامی که مرحله ی تاریخی صعود نسبتاً بی اشکال سرمایه پشت سر گذاشته شد، عاهل تعیین کننده تبدیل به عاملی یک سویه و در نهایت تبدیل به عامل تعیین کننده ی هستنیم جابه جایی میان دو بعد عمودی و افقی می گردد. بدین سان، این عامل (تعیین کننده) هافع تحقق عوامل تولیدی بالقوه مثبتی می شود که پیش می آید، و آن ها را الزاماً با ناکامی روبرو کرده، به صورت عواملی سرکوفته در می آورد. به یک مفهوم بسیار پر اهمیت، چنین رابطه ای نشانگر کاملاً آشکار عرزها و صدود ساختاری نهایی نظام سرمایه به عنوان یک شیوه ی تولید و باز تولید سوخت و سازی اجتماعی است.

**\*** \*

## همگن سازی همه ی روابط تولیدی و توزیعی:

# The homogenization of all productive and distributive relations

14-5-1

همگن سازی همه ی روابط تولیدی و توزیعی، که از نظر تاریخی پدیده ای منحصر به فرد است، دور باطل سرمایه را کامل می کند. این همگن سازی یک شرط عطلقاً لازم در نظم سوخت و ساز اجتماعی زیر کنترل سرمایه است. چرا که نظام سرمایه با در نظر گرفتن، شکاف ها و تضادهایی که بناچار در جریان شکل گیری تاریخی خود، به وجود می آورد، بی آن قادر به باز تولید خود نیست.

وحدت میان نیاز و تولید که خصیصه ی تبادل سوخت و سازی با طبیعت در شیوه های تولید پیشین است، (از آنجا که «هدف آنها انسان» و سمت گیری شان به سوی تولید ارزش استفاده است)، از نخستین چیزهایی است که در نظام سرمایه به کلی از هم گسیخته می شود.

نخست، تولید کنندگان به طور بنیانی از مواد و ابزار لازم برای فعالیت تولیدی خود جدا می شوند و به این ترتیب تولید برای مصرف خودشان ناممکن می گردد، چرا که اینان دیگر حتا کنترلی جزیی هم بر فرایند تولید نخواهند داشت.

دوم آنکه، کالاهایی که بر پایه ی چنین جدایی و بیگانگی تولید می شود، نمی تواند مستقیم از فرایند تولید، به صورت ارزشهای استفاده و در رابطه با نیساز ظاهر شود. این فرآورده ها برای دگردیسی به ارزش استفاده و ممکن ساختن تداوم تولید و باز تولید کل نظام سرمایه، نیاز به دخالت یک عامل فارجی دارد. به دیگر سخن، چون انبوه عظیم فرآورده های تولید شده، به هیچ رو

نمی تواند برای مالکان خود (که از شمار نسبتاً کمی سرمایه دار تشکیل می شود) ارزش استفاده داشته باشد، باید در روابط مبلاله ای سرمایه - یعنی جایی که می تواند به عنوان ارزش استفاده برای غیر مالکان آن ها (اکثریت عظیم کارگران) عمل کند - وارد شود؛ و در این جاست که در جهت منافع باز تولید گسترده ی سرمایه ، به صورت ارزش، تحقق پیدا می کند.

افزون برآن، یکی از الزامات ساختاری نظام سرمایه آن است که، بدون تصاحب کار اضافی (Surplus Labor) جامعه، نمی تواند خود را باز سازی کند. به دیگر سخن در این نظام، ارزش اضافی تولید شده توسط کار زنده ی کالایی شده، به انبوهی کالا تبدیل می شود که باید با همین کار زنده تبادل شود تا به صورت ارزش، تحقق یابد و دوباره در مقیاس گسترده تری، به مدار تولید و باز تولید بازگردد. نتیجه آن که باید نوع جدیدی در وحدت ایجاد شود که هم بتواند جای تضادهای به وجود آمده در اثر گسست دو گانه ی فوق را پُر کند (گرچه هرگز نخواهد توانست به طور کامل بر آن چیره شود) و هم در عین حال، شکاف ساختاری موجود را برجای گذارد.

شگفت آور آن که، همین گسست دوگانه، بنیان مادی وحدتی را تشکیل میدهد که سرمایه، بدون آن قادر به عمل نیست. مرحله ی اول - یعنی مرحله جدایی بنیانی کارگر از وسایل و مواد مورد نیاز فعالیت تولیدی و باز تولید خود – آنها را از هرگونه تأثیرگذاری بر روش تعیین شیوه ی فعالیت های تولیدی ویژه ای که در محل کار به آنها واگذار می شود و باید انجام دهند محروم می سازد. و این سوای محرومیت کامل آنان از تأثیرگذاری بر تعیین نحوه ی فرآیند کلی بازتولید و سازماندهی آن است.عامل یا مرحله ی دوم، یعنی لزوم وارد شدن در روابط مبادله ای سرمایه برای ادامه ی بقای صرف، به طور هم زمان کارگران را به نظام حاکم، سخت وابسته می کند و به طور کامل زیر لوای ترجم سرمایه قرار می دهد. چرا که پاره های کالایی که فرد فرد کارگران تولید می کنند، هم در ورای کنترل آنان قرار دارد (به دلیل جدایی و بیگانگی آن ها از وسایل و مواد تولیدی) و هم در عین حال به دلیل تکه پاره بودن این کالاها، (حتا در رابطه با نیازهای ابتدایی کارگر) برای آنان بی استفاده است. افزون بر آن حشا تنها و تنها دارایی کارگران - یعنی نیروی کارشان - نیز نمی تواند برای آنان ارزش استفاده داشته باشد و تنها برای سرمایه داری که آن را به کار می گیرد دارای چنین ارزشی است. گسست دوگانه میان نیاز و تولید، بدین گونه تبدیل به قدرتی سهمگین در جهت ایجاد وحدتی عملکردی برای به بردگی کشاندن کارگر می شود.این وحدت عمل، از طریق الزام های به هم پیوسته ای که از یک سو حاکم بر فرایند کاراست و از دیگر سو بر روابط مبادله سیطره دارد، اعمال می گردد. نظام سرمایه، به این طریق و به برکت جدایی کار زنده از شرایط عینی فعالیت خود، همراه با تابع کردن نیاز و ارزش استفاده به الزامات شیئی وار شده ی (Reified) ارزش مبادله، قادر می شود در سراسر دوره ی تاریخی اعتلاء و صمود خود، با پویایی و کارآیی عظیمی عمل کند.

هدف کلی و نیروی برانگیزنده ی نظام سرمایه، به هیچ رو تولید ارزش های استفاده برای رفع نیاز نیست، بلکه تنها تعفق سرهایه، تولید ارزش های هبلاله و گستوش دائم انبوه معینی از ثروت مادی است، جایگاه ارزش های استفاده در ساختار نظام و در چارچوب چنین عوامل برانگیزنده ی فراگیری در واقع به غایت سست بنیان است. در استراتژی تولید ارزش سرمایه داری نه تنها همه ی ارزش های استفاده ای که برآورنده ی نیازهای انسان است، جایگاهی صرفاً فرعی و ثانوی دارند، بلکه در هنگام عمق گیری بحران ساختاری سرمایه، این ارزشها ممکن است به شدت در معرض مداخله قرار گیرد و در صورت لزوم به جای آن ها، انواع وسایل غیر مفید و بر باد دهنده تولید گردد.

نکته ای که باید در این جا تأکید گردد این است که الزامات مسخ کننده و محدود کننده و تضادهای موجودنظام کالایی تنها در مرحله ای از پیشرفت آن ظاهر نمی شود، بلکه از همان آغاز فعالیت این نظام، عمل می کند؛ چرا که نظام سرمایه، به دلیل داشتن تناقضات درونی، تنها زمانی می تواند عمل کند که هم صحت مطلق چنین الزاماتی را با توان هرچه بیشتر (و به رغم آن که پی آمدهای آن چه باشد) نشان دهد، و هم به طور هم زمان، این تضادها را از نظر عملکرد به حالت توازنی قابل کنترل در آورد.

بنابراین، این نظام از یک سو باید نسبت به بازتولید تضادهای موجود و روابط خصمانه ی ناشی از آن رفتاری هثبت و ابجابی اتخاذ کند: چرا که شیوه ی تولید سرمایه داری خود، به عنوان یک فرایند سوخت و ساز محدود به تاریخ ، جز آن چاره ای ندارد که تجسم مادی و وسیله تمادل بخش موقت تضادهای ساختاری آشتی ناپذیر، میان سرمایه و کار باشد؛ به طور هم زمان نیز مجبور است تضهین های واقعی و عینی لازم برای پیوستگی عملی - کار کردی همه ی بخش های گوناگونِ متشکله ی متضاد با هم نظام را پیدا کند. سرمایه، برای آن که بتواند عمل کند، مجبور است تحت شرایط تغییر یابنده ی تاریخی، تا جا یی که ممکن است گرایش های مخبرب و تضادهای درونی شیوه ی کنترل خود را، به حالت تعلیق درآورد.

پیشرفت دائم و موفقیت آمیزِ قدرت تولیدی، که لازمه ی بازتولید گسترده ی سرمایه است ی داشتن چنین تضمین هایی قابل تصور نیست. این تضمین ها در واقع چنان پر اهمیت است که تعیین ماهیت و پی آمدهای آن نمی تواند به دست تصمیم گیری ها و شیوه های کنترلِ ذهنی و خطاپذیر مدیریت سپرده شود. به بیان دقیق تر، این تضمین های انزامی باید بخش جدایی ناپذیری از قانونمندی عینی نظام تولیدی سرمایه به مثابه یک کل به هم پیوسته گردد.

این بدان معناست که تمام طبقاتی که در چارچوب الزامات به هم پیوسته ی نظام سرمایه

فعالبت می کنند، با یک سلسه ضروریات گریز ناپذیر ساختاری و لازم الاجرا روباروی هستند. بدین منوال، چنین ضروریاتی - دقیقاً به دلیل عینی و گریز ناپذیربودن الزام ها - باید هم در شیوه ی تفکر مدیریت و کارگران منعکس گردد و هم در عمل و به شکل مناسبی پیاده شود. این است دلیل حیاتی بودن نقش ساخت جهان شمول و گسترده ی کالایی و «بت واره گی کالا» که پی آمد آن است. از این رو در سطح روبارویی های خصمانه ی سنتی و «مشاجرات کارگری»، ساخت کالایی، توجه کارگران را از آلترناتیوهای استواتزیك ممکن به جای نظام حاکم منحرف می کند و این مشاجرات را روی مسائل اقتصادی جزیی متمرکز می سازد. در نتیجه حشا هنگامی که کارگران موفق می شوند خواست هایی را که در این چارچوب فرمول بندی شده است بدست آورند - البته در دوره ی گسترش اقتصادی - باز هم سخت دربند دور باطل نظام سرمایه باقی می مانند.

\* \*

#### 14-9-4

فرایندی که در طول دوران تکامل سرمایه داری تضمین های لازم، از طریق آن به وجود می آید - و بازسازی می شود - عبارت از همگن سازی ریز ترین اجزاء متشکله ی نظام با کل نظام است. این همگن سازی، از نظر تاریخی برپایه ی الزام های بنیانیِ مادی سرمایه صورت می گیرد: و این الزامات به نوبه ی خود، با پارامترهای استشماری ویژه ی نظام (که ذاتاً اقتصادی است) خوانایی دارد. به دیگر سخن، از آنجا که پارامترهای استثماریِ این نظام ویژه ی تولیدی و توزیعی، مقید است که ارزش اضافی باید از کارِ زنده بیرون کشیده شود و به تصرف سرمایه (که هدفش گسترش خود، آن هم از طریق سلسله ی پیچیده ای از مکانیسم های اقتصادی است) در آید، همگن سازی مورد بحث نیز باید در جریان انکشاف تاریخی خود، خصلتی در اساس اقتصادی به خود گیرد.

بیگانه شدن و جدایی وسایل و مواد لازم برای کار، از کار زنده به تنهایی نمی تواند شرایط کافی برای فعالیت آرام فرایند سوخت و سازیِ سرمایه را تأمین کند. این پدیده باید با جداییِ بنیانی و همیشگیِ همهی فعالیت های کنترل کننده ی حیاتی، چه در فرایند کار و چه در توزیع تولیدات اجتماعیِ منتج از این کار تکمیل گردد.

سرمایه، برای به سرانجام رساندنِ وظیفه ی سازماندهیِ موفقیت آمیز فرایند کار، در هسویی با جدایی و بیگانه شدن وسایل و موادِ کار از کارگر - که پیش از این صورت گرفته بود- باید فرایند انسانیت زدای همگن سازی را به کار گیرد؛ یعنی کار را به ریزترین عناصری که از نظر سرمایه داری قابل بهره گیری و به طور جهان شمولی، قابل اندازه گیری باشد، تجزیه کند تا از آن طریق بتواند هم کار زنده را به کارهای تولیدی وادارد و هم آن را در تطابق با نیازها و احکام تولید و مبادله ی کالایی با موفقیت کنترل کند.

این همگن مسازی ( Homogenization ) در واقع به شسسدیدترین نوع ت**بزیه** (Fragmentation ) و ت**باهی** کار و انجام دهنده ی آن یعنی کارگر منجر می شود. (۱۷)

در نظام اصناف، استاد کار، نه تنها مالک وسایل و مواد لازم برای فعالیت تولیدی خود، که صاحب (وکنترل کننده ی) بسیاری از مهارت ها نیز بود. او، خود، این مهارت ها را با کارش هی آهیفت و در فرآورده های خود تجسم هی بخشید. در مغایرت عمیق با وضع بالا، آن پاره یا جزء بسیار کوچکی از کار، که یک کارگر مزدبگیر، محکوم به انجام یک نواخت آن در مجموعه ی کار اجتماعی است، به طور کامل زیر سیطره ی احکام ساخت فرماندهی از بالای نظام سرمایه قرار دارد و مشمول این احکام است. همان گونه که در پیش اشاره شد، نیروی کار همگن شده و بیگانه شده ی نوع سرمایه داری (و فعالیت تولیدی مربوط به آن) در چنان شیوه ی الزامی و اجباری محدود است که به هیچ رو نمی تواند، برای صاحبان آن (کارگران) ارزش استفاده ای داشته باشد؛ بلکه تنها برای غیر صاحبان آن (خریداران بالقوه ی آن، یعنی سرمایه داران) ارزش استفاده دارد. نتیجه آنکه هم فعالیت تولیدی و هم کارگرانی که برای امرار معاش خود بدان وابسته اند، هرگونه نشان خود مختاری و حق تعیین سرنوشت خویش را از دست می دهند. پس تنها راه هرگونه نشان خود مختاری و حق تعیین سرنوشت خویش را از دست می دهند. پس تنها راه گریزی که برای رهایی از این گرداب وابستگی می توان پیش بینی کرد، عبارت است از زیر سوأل بردن و به چالش خواستن بنیانی کل این نظام به مثابه ی یک شیوه ی کنترل.

از سوی دیگر، سهم جزیی کار کارگر مزدبگیر، به عنوان یک کالا، با نسبتهایی دقیقاً قابل سنجش، و برابری پذیر نسبت به کالاهایی که توسط سرمایه دار به بازار عرضه می شود، قابل اندازه عیری است. در نتیجه کار کالایی شده وهمگن شده، تأمین کننده ی شرط به غایت پراهمیت یکپارچه کردن عنصر خارجی (Extraneous moment) هبادنه با نیازمندیهای الزامی بازتولید فرایند تولیداست. (البته تا آنجا و به طریقی که چنین یک پارچه کردنی در محدوده ی نظام سرمایه امکان پذیر باشد). به این ترتیب برای آن که عمیق ترین تناقض درونی نظام به نمایش درآید، کار کالایی شده، خود، به مسکوت گذاشتن تضاد میان تولید و مبادله کمک می کند؛ چرا که کار کالایی شده با شرکت در وصحت عجیب میان این دو عنصر به راستی متضاد ، و تابع ساختن خود به آن، به تضمین تداوم تولید لازم کمک می کند. این شیوه ی بازتولید اجتماعی می تواند تا فرا رسیدن وقفه در انباشت و پیدا شدن اضافه تولید – که به ثناوب موجب اختلال در مجموعه ای از روابط شده و تجدید سازماندهی آن ها رادر راستای موقعیت جدید ضروری می سازد – ادامه یابد.

گسست وحدت میان نیاز و تولید، که پیش از این بدان اشاره شد، از این طریق - آن هم به شکل معمول مسخ شده ای که با حدود و مرزهای فرایند سوخت و ساز سرمایه خوانایی داشته باشد -«وصله کاری» و «مرمت» می شود؛ چرا که آنچه اکنون به عنوان «نیاز» به حساب می آید، نه نیاز انسانی تولید کنندگان که الزامات ساختاری تحقق سرمایه و باز تولید آن است. ارزش استفاده در رابطه با (و در تابعیت کامل از) این الزامات حتمی ساختاری، مشروعیت می یابد. از این رو کارگران تنها می توانند به مقادیر معینی ارزش های استفاده، با حدود و دامنه ی معین، آنهم تا جائی که این ارزش های استفاده بر مبنای وحدت تجدید سازمان یافته ی میان نیاز (مبادله) و تولید (بازتولید) و در چارچوب همگن سازی جاری، از نظر سرمایه به عنوان کالاهائی سودآور و کارآ هشروعیت هی یابند دسترسی پیدا کنند؛ بدون آنکه اهمیتی داشته باشد که آیا با نیازهای واقعی کارگران مطابقت دارند یا خیر. به این ترتیب، کارگر، نیازها و ضروریات سرمایه را همچون نیازهای خویش و به عنوان چیزهایی تفکیک ناپذیر از روابط مبادله ای **درونی می کند** و تحمیل ارزش های استفاده ی از نظر سرهایه داری کارآ را، آن چنان که تو گویی برآمده از نیازهای خود اوست، می پذیرد. (۱۸) از آن بدتر، این که کارگر به طور هم زمان، از طریق درونی کردن آنچه به عنوان نیازهای مشروع خودش می پذیرد، خود را به منافع نظام تولیدی حاکم زنجیر می کند. پس، تحت شرایط «سرمایه داری مصرفی» درونی شده، اگر زمانی فرا رسد که کارگر جرأت کند در برابر نظام مستقر بایستد، در واقع آنچه از دست می دهد خیلی بیش از **زنجیرهای بیرونی او**ست.

مهمترین جنبه ی این فرایند همگن سازی اما، این است که مهارت زداییِ متأثر از تقسیم کار، توأم با تجزیه شدنِ کار در چارچوب تولید کالایی، کار زنده را از هرگونه قدرتی در فظارت و کنتول بر فرایند کار جامعه و بُعد توزیعی آن محروم می سازد.

از این دیدگاه، تبدیل کار تجسم یافته به سرمایه و نهادی شدن همیشگی بیگانه شدن مواد و وسایل کار (از کارگر) به صورت دارایی سرمایه، باید به عنوان جنبهی ثانوی حاکمیت زورمدارانهی سرمایه بر کار در نظر گرفته شود؛ و این مسأله حتا با در نظر گرفتن اهمیت این وجه، چه از نظر تاریخی، در فرایند خشونت بار «انباشت اولیه» سرمایه (و مصادره های اولیه) و چه از جهت آینده باز هم صادق است. آن هم دقیقاً به این دلیل که مسأله تنها این نیست که چه گونه می توان حقوق هالکیت موجود را برانداخت، بلکه مسأله بنیانی مورد نظر، گفترل عمومی فرایند کار توسط تولید کنندگان همبسته است؛ و همیشه باید به خاطر داشت که «مصادره از مصادره کنندگان» تنها یکی از شرطها و قدم اول به سوی به وجود آوردن تغییرات لازم است. این مطلب در مورد گذشته نیز صادق است؛ چرا که نهادی کردن بیگانگی وسایل و مواد کار از کارگر فقط پیش فرض مادی این قانون مندیهای سرمایه داری بود که فرایند کار را به طور

نا هنجاری تجزیه و همگن کرد و کارگر را به عنوان «کارگر ریزه کار»، محدود به کنترل فعالیتهای تولیدی بی نهایت کوچک، بدون داشتن کوچک ترین کنترلی بر توزیع مجموع تولیدات اجتماعی به زیر سیطره ی کامل حاکمیت سرمایه کشاند.

تغییر در حقوق مالکیت، که تغییری کمابیش قابل برگشت است، همان گونه که تاریخ «ملی کردن ها»، «خصوصی کردن های مجدد» و «دوباره ملی کردن ها» ی پس از جنگ به اندازه کافی نشان داده، به تنهایی هیچ دست آوردی نخواهد داشت. تغییرات ایجاد شده در روابط مالکیت از طریق قانونی، حتا اگر در برگیرنده ی اکثریت عظیم سرمایه های خصوصی باشد، برای موفقیت هیچ تضمینی ندارد؛ چه رسد به این که این تغییرات، به اقلیت ورشکسته ی این سرمایه ها محدود باشد. آنچه که نیاز به تغییری بنیانی دارد، عبارت از این است که: آن «دنیای کوچک» و شیشی وار شده ی (Reified) یک روز کار، به رغم تضادهای درونی اش با چه شیوه ای در همه جای «دنیای بزرگی» همگن شده و تعادل یافته ی کل نظام، مورد بهره گیری قرارمی گیرد و باز تولید می شود.

روابط مالکیت سرمایه داری، چیزی جزییش فرض های مادی و تضمین های قانونا تأیید شده ی قانو مندی های بنیادین مجموعه ی در هم پیچیده ی این نوع باز تولید سوخت و ساز اجتماعی نیست. این پدیده ی اخیر است که نیاز به تغییری بنیانی در ساختارش هست، تا بتوان «دنیای بزرگ» به طور کیفی متفاوتی با کنترل آگاهانه از سوی «دنیاهای کوچک» از نظر کیفی متفاوت و خود مختار در تعیین سرنوشت خویش بنا نهاد. روابط مبادله ای که کار را زیر سیطره ی خود می کشد، از نظر به بردگی کشاندن کارگر، دست کمی از جدایی و بیگانگی کارگر از شرایط مادی تولید ندارد. کار، با باز تولید روابط مبادله ی موجود در مقیاسی هر چه گسترده تر، تنها می تواند قدرت بیگانه از خود را برخود و علیه خود صد چندان کند. تاریخ غم انگیز جنبش های تماونی در کشورهای سرمایه داری، به رغم آرمان های اصیل سوسیالیستی خود در آن زمان، شاهد گویایی بر این واقعیت آشکار است. اما، حتا استراتژی براندازی روابط مالکیت خصوصی ساختاری در روابط مالکیت خصوصی ساختاری در روابط مالکیت خصوصی ساختاری در روابط مالکیت خوسوسی ساختاری در روابط مادله ای پیشین و بابر جای گذاشتن کنترل کامل سرمایه داری نیز ، بدون تغییر حتا به شکل اصلاح شده ی آن – تنها می تواند خراشی بر سطع وارد کند. بنابرین هیچ چیز ابلهانه حتا به شکل اصلاح شده ی آن – تنها می تواند خراشی بر سطع وارد کند. بنابرین هیچ چیز ابلهانه تر از کوشش در برقراری دموکراسی سوسیالیستی و رهایی کار، از طریق بردگی نوع بت واره گی هرسوسیالیسم بازار» نیست.

# بلای وابستگی متقابل: دور باطل «دنیای بزرگ» و سلول های تشکیل دهنده ی نظام سرمایه

# The curse of Interdependence: Vicious circle of "macrocosm" and constitutive cells of the capital system

14-4-1

بنابر آن چه گفته شد، چالشی که از جهت تمام جنبه های رابطه ی میان قدرت تولیدی (productivity) و بهره وری (use) با آن روبه رو هستیم چنین است: چگونه می توان فرآیند های کیفی با سمت گیری رفع نیاز و تولید ارزش استفاده راجای گزین فرایند دائماً باز سازی شونده ی باز تولید کمی و همگن سازی کرد که هدف آن تولید ارزش مبادله ای نوع سرمایه داری است

آشکار است که مشکلات موجود، حتا فقط برای تشخیص ویژگی های عمده ی استراتژی های سرمایه داری و سوسیالیستی رقیب آن و نیز پی آمدهای عملی آن ها برای پیشرفت آینده می تواند سهمگین باشد؛ چرا که همان فرایندی که از دیدگاه سرمایه بایدبه عنوان عوهبت همگن سازی به حساب آید، از دیدگاه کار، همچون بائی وابستگی عنقابل (وابستگی) عمل می کند. این وابستگی از آن جهت یک بلا ست که همگن شدن روابط ارزشی نوع سرمایه داری، در عمل خود را به صورت کلاف پیچیده ای از الزامهای سخت در هم تنیده به منصه ظهور می رساند که هریک از اجزای آن (از جمله کار کالایی شده) موجب تحکیم اجزاء دیگر و محافظت از تداوم کل نظام می گردد. طوری که به نظر می آید حتا هرگونه امکان ناچیز برای گریز از این دور باطل را نیز از میان می برد.

اختلاف میان این همگن سازی سنجش کمی در نظام حاکم و پیش بینی مارکس - مبنی بر این که در سوسیالیسم بهره وری (Use)، دیگر با زمان تولید حداقل تعیین نمی شود، بلکه زمان تولید مصرف شده برای یک کالا با میزان فایده مندی (Utility) واقعی آن کالا تعیین می گردد و اختلافی حل ناشدنی است. چرا که با وجود خصیصه های ذاتی نوع کنترل سوخت و سازی در این دو نظام رقیب، مسأله ی تعیین آلترناتیو، خود را به صورت انتخاب میان دو «دنیای بزرگ» دافع بکدیگر درمی آورد که اجزای متشکله آنها. از ریزترین عناصر و اجزای یک روز کار گرفته تا خصوصی ترین لحظات زندگی روزانه، نیز در برابر هم قرار می گیرد.

به این دلیل، در چارچوب پارامترهای شیوه ی تولید سرمایه داری، به هیچرو امکان ندارد اصلاح، منجر به تغییر ساختاری گردد. این مسأله در عین حال توضیح دهنده ی این واقعیت نیز هست که چرا تمام کوشش های از این دست در تاریخ طولانی نزدیک به صد سال خود - از سوسیالیسم تدریجی (evolutionary socialism) برنشتین گرفته تا تقلیدهای پس از جنگ از او - نتوانست کوچک ترین ضربه ای به ساخت نظام مستقر وارد کند. این کوشش هابه رغم تمام وعده ها در مورد تغییر تدریجی اما کاهل نظام حاکم، با نیت استقرار سوسیالیسم، با ناکامی روبرو شدند. چرا که، امکان هر تغییر قابل دوام، حتا در کوچک ترین اجزاء نظام سرمایه، به معنای لزوم از سرگیری بی وقفه ی حمله ای دو جانبه خواهد بود: هم علیه «سلول های» متشکله یا «دنیای کوچک» آن (یعنی شیوه ای که یک روز کار در هر مؤسسه ی تولیدی به خصوص سازماندهی شده) و هم علیه تمام «دنیسای بزرگ» سرمایه با نظم ویژه، بازسازی ویژه و محدودیتهای ساختاری خود.

طبیعی است، درک این مسأله که استراتژیِ سوسیالیسم نوع قدریجی / تکاهلی، در چارچوب محدود پارامترهای سرمایه نمی تواند به چیزی جزیک تناقض در نام گذاری منجر شود، به آن معنا نیست که استراتژیِ گذار سوسیالیستیِ نوع انقلابی، نیاز به هیانجیها و واسطه های مادی و نهادی مناسب خود ندارد. «میانجی» اما، فی نفسه نباید با اصلاح گرایی(Reformism) و تدریج گرایی (gradualism) اشتباه گرفته شود.

آنچه تعیین کننده ی مسأله است عبارت از چگونگی تلفیق این گام های جزیی با آن استراتژی به هم پیوسته ی عسمومی است که هدفش نه تنها بهبود سطح زندگی کارگران (که اتفاقاً اقدامی کاملاً ناپایدار و در هر لحظه پس گرفتنی است) بلکه تغییری بنیانی در ساختار تقسیم کار حاکم کنونی می باشد.

این تغییر بنیانی هم در مورد بُعد افقی تقسیم کار و هم بُعد عمودی آن صادق است. چرا که زیر حاکمیت نظام سرمایه، بُعد افقی - که قرار است از نظر اصول سازماندهی جنبه «صرفاً

کار کردی» و «خردگرایی اجرایی» داشته باشد - در واقع، ناگزیر زیر تأثیر الزامات بعد عمودی که هدفش تداوم بخشیدن به تابعیت ساختاری کار از سرمایه است، قرار می گیرد؛ زیرا حتا آن الزامهای ادعایی صرفاً کار کردی که گفته می شود برخاسته از ملاحظات علمی و تکنولوژیکی است که توجیه کننده ی خود هستند، در حقیقت زمانی اتخاذ می شود که با محک واقعی مشروعیت کار کردی شان - یعنی نقش آنها در رابطه با ذات درمان ناپذیر نظام سرمایه که انباشت بی امان است، بی توجه به اثرات به غایت مخرب آن بر نیروی کار - خوانایی داشته باشد. از این رو، همان گونه که در بالا دیدیم، کارخانه ی نوع سرمایه داری - حتا برخلاف باور برخی از متفکران سوسیالیست مانند لوکاچ که می نویسد: «کارخانه ای که برای منظورهای سرمایه داری ساخته سوسیالیستی به کار خود ادامه دهد و برعکس» - نمی تواند صرفاً به زمینه ی اجتماعی «شکل سوسیالیستی به کار خود ادامه دهد و برعکس» - نمی تواند صرفاً به زمینه ی اجتماعی «شکل به تغییر بنیانی و ساختاری در روابط میان قدرت تولیدی و بهره وری در تمام وجوه آن اقدام به تغییر بنیانی و ساختاری در روابط میان قدرت تولیدی و بهره وری در تمام وجوه آن اقدام کند. چنین اقدامی در برگیرنده ی گسترش خلاق نیازها و تواناییهای بائقوه ی انسانی به جای تابعیت آن ها از ازامهای شبئی وار شده (Reified) باز تولیدی حاکم کنونی است.

#### 14-4-4

مشکلِ میانجی ها که حین دست زدن به تغییرات سوسیالیستی به وجود می آید، بعد مورد بحث قرار خواهد گرفت. در این جا اما، باید تأکید کرد که گرایش های غالب کنونی برای توسعه ی سرمایه داری، مغایرت و تضاد میان دو آلترناتیو کنترل اجتماعی را باز هم آشکارتر می سازد. چرا که مسأله ی ذاتاً مشکل ساز وحدت نوع سرمایه داری میان نیاز، بهره وری و تولید است که در گذشته به شیوه ی خود بسیار مؤثر بود، اما اکنون به شدت زیر سوأل رفته است. آنچه در این جا مطرح است نه تنها برباد دادن نابود کننده ی توانایی های بالقوه ی سرمایه در رابطه با ابلهانه ترین نشانه های کاهش میزان بهره گیری است، بلکه این واقعیت آزار دهنده نیز هست که چنین عملیات بر باددهنده آی به نظر نمی رسد دیگر، قادر به انجام وظایف پیشین خود در فرایند باز تولید اجتماعی باشد. زیرا «ویرانگری مولد» که روزی آن همه مورد ستایش اقتصاد دانان پُر باز تولید اجتماعی باشد. زیرا «ویرانگری مولد» که روزی آن همه مورد ستایش اقتصاد دانان پُر کننده ای از نیازهای سوخت و سازی بنیانی خانواده ی جهانی تبدیل گردیده است.

اهمیت این روی دادها بیش از آن است که در این جا بتوان بیان کرد. زیرا در گذشته ای نه چندان دور، برباد دادن تخریبی مقادیر عظیم و تصور ناپذیری از قدرت های تولیدی و منابع می توانست، به طور نسبتاً آسانی به نفع سرمایه تمام شود و به این ترتیب به واکنش موفقیت آمیز نظام در رابطه با الزامات ساختاری باز تولید گسترده ی آن کمک کند. امروزه اما به عکس، أعمال گذشته موجب بروز تضادها و درگیری هایی می شود که پیش از این روی نمی داد، چرا که تجربه ی نهادی کردن تولید کالاهای برباد دهنده (و نابودی منابع مادی و انسانی سرسام آور ناشی از آن) به نظر نمی رسد دیگر قادر به پدید آوردن نتایجی باشد که بتواند باز هم به آن مشروعیت بخشد. در واقع، شیوه ای که امروزه برای تولید فرآورده های برباد دهنده به کار میرود، عواقب وخیسی برای دوام سوخت و ساز خود نظام سرمایه در بردارد؛ زیرا به نظر می رسد که این کار موجب مداخله و ایجاد اختلال شدید در تعادل ناپایدار کنونی میان کار و سرمایه می گردد، تعادلی که در گذشته توسط وحدت جدید و شکننده میان نیاز و تولید حفظ می شد. منظور از گذشته زمانی است که سرمایه - با وجود همه ی به هدر دادن هایش - می توانست کالاها را به صورت ارزش های استفاده ی مستقیم قابل مصرف برای افراد کارگر «فراهم آورد» آن هم به دو شرط: نخست آن که این کبار را می توانست تنها در کشورهای ثروتمند و «پیشرفته» سرمایه داری» انجام دهد و به طور هم زمان، زحمتکشان دیگر کشورها را بی رحمانه از ابتدایی ترین نیازهاشان محروم نگه دارد؛ دوم آن که کالاهای فراهم شده حتا در همین شمار کوچک کشورهای ثروتمند، نمی توانست شکلی جز ارزش های استفاده ی مسخ شده (و اغلب کاملاً تصنعی) داشته باشد که عملاً در خدمت مشروعیت بخشیدن به نظام سرمایه در پاسخ به نیازهای تغییرات ایجاد شده در روابط مبادله ای حاکم قرار داشت.

در چند دهه ی گذشته، از این لحاظ، ما شاهد تغییرات چشم گیری بوده ایم که موجب تجدید نظرهای عمده در شیوه ی تعیین پارامترهای تولیدی و توزیعی نظام سرمایه داری پس از جنگ در تمام ابعادش گردیده است. پایان گرفتن توسعه ی بی وقفه ای که به مدت ۲۵ سال پس از جنگ دوم جهانی ادامه داشت، لزوم تشدید نرخ استثمار، حتا در ثروتمند ترین کشورهای سرمایه داری را به همسراه آورده است. به طور هم زمان، تمام استراتژی های «مدرنیزه کردن» و «کمک به توسعه»، با وجود بوق و گرناهای گوش خراش آن، نتوانست بهبودی در وضع مصیبت بار ۲/۸ میلیارد انسان در «جهان سوم» به وجود آورد. بیش از یک میلیارد نفر از این شمار سرسام آور انسان ها، حتا به اذعان دبیر کل سازمان ملل، در ۱۹۹۵ با کم تر از یک دلار در روز به بقای خود ادامه می دهند. امروزه، حتا ثروتمند ترین کشورهای «اصلی» سرمایه داری، به دلیل مشکلات ادامه می دهند. امروزه، حتا ثروتمند ترین کشورهای «اصلی» سرمایه داری، به دلیل مشکلات فزاینده و شکت های اجتماعی – اقتصادی خود، از تخصیص مقدار شرم آور ۷/۰ در صد تولید

ناخالص ملی خود برای تخفیف فقر جهانی - که روزی به آن تعهد سپرده بودند - سر باز می زنند. واقعیت این است که، هم اکنون توده های هرچه بزرگتری از مردم کشورهای «پیشرفته ی سرمایه داری» نیز محکوم به زیستن در فقر کامل اند - گرچه ابعاد و شدت این فقر هنوز به اندازه ای نیست که «جهان سوم» متحمل می شود.

از این رو، نتیجه ی گریز ناپذیر آن است که: «تولید به هشابه ی هدف بشربت»، در چارچوب مثروت به هنابه ی هدف تولید، - یعنی آن استراتژی بازتولید سوخت و سازی اجتماعی که سرمایه در طول دوران اعتلای خود با موفقیت دنبال می کرد، حتا برپایه ی معیارهای سنجش خود این نظام با شکست رقت باری روبرو شده است. هرگونه «اصلاحی» نیز که در چارچوب شیوه ی کنترل سرمایه ارائه می شود ناگزیر دستخوش تنگناها و تضادهای «تولید به هنابه ی هدف بشربت» که محدود به انباشت ثروت مادی بیگانه شده به مشابه ی هدف تولید است، می گردد. چرا که «اصلاحات» ارائه شده در این چارچوب، تحت شرایط تاریخی و تکامل کنونی سرمایه، با بسط بیش از حد جهانی آن، تکرار همان چیزهای گذشته خواهد بود که نتیجه ی آنها حتا در حد کنونی، به دلیل پی آمدهای مخرب گریزناپذیرشان، از سرمان هم زیاد است.

طی دوران پراز وَجد و سرور نسبتاً طولائی پس از جنگ دوم جهانی و به دنیال استقرار سازمان ملل و شمار دیگری از مؤسسات عمده ی اقتصادی که با الهام از قراردادهای برتون وودز (Bretton woods) بر پا شده بود، نمایندگان سرشناس سرمایه وعده ی جهان به طور بنیانی متفاوت با روابط اجتماعی- اقتصادی روشن ضمیرانه، می دادند: سپس به دنبال فروپاشی شگرف نظام شوروی، همان وعده های ابلهانه را در مورد ایجاد «نظم نوین جهانی» تکرار کردند، اما، مطلقاً هیچ یک از آن وعده های پر طمطراق در باره «جامعه ای عادلانه و نویدبخش برای همه» به ثمر نرسید. به عکس، به دلیل وجود ضروریات عملکردی و پیش شرطهای ضروری سرمایه، به عنوان یک شیبوه ی کنترل، مجموع دست آورد این نظام آن بوده که بحران های دوره ای، موقتی و حادث خود را به بحرانی ساختاری و مُزمن تبدیل کند، که برای نخستین بار پی آمدهای آن دامن گیر تمام بشریت گردیده است. به این دلیل است که در شرایط موجود امروزی، تنها یک تغییر کیفی در جهت گیری باز تولید سوخت و ساز اجتماعی می تواند راه دررفتی از بحران واقعاً جهانی بشریت کنونی ، نشان دهد. این تغییر سمت گیری از تنگنای گریز ناپذیر و برباد دهنده ی تولید ثروت (Production of wealh ) به سری غنای تولیدی (Wealth (of production به طور انسانی بارور، با میزان بهینه ی بهره گیری از کالا، به جای میزان کاهش يابنده و خطرناک بهره گيري کنوني از کالا خواهد بود. طبيعي است که تغيير سمت گيري، به معنای تغییراتی بنیانی در تمام قلمروها و در تمام سطوح تولید اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی و در

چارچوب سازماندهی کار اساساً متفاوتی بدون فرماندهی ازبالا - چه در «دنیای بزرگ» و چه در سلول های متشکله نظام اجتماعی آلترناتیو خواهد بود. تنها از این طریق است که می توان «بلای و ابستگی متفایل» و همگن سازی مسخ شده ای را که توأم با تقسیم کار افقی و عمودی زیر حاکمیت سرمایه است، در هم شکست. این موضوع مشکلی است که در فصول آینده بدان خواهیم برداخت.

کاهش میزان بهرهگیری (ازکالا) در نظام سرمایهداری

The Decreasing Rate of Utilization under capitalism

## از به حداکثر رساندن «عمر مفید کالاها» تا پیروزی عمومی تولید کالاهای زائد

# From Maximizing The "useful course of commodities" to the triumph of generalized waste production

10-1-1

یک قرن و نیم پیش چارلز بَیج (C. Babage) متفکر برجسته و کمتر شناخته شده ی قرن ۱۹ (۱۹) که علاقه ای عمیق به اقتصاد سیاسی داشت، در ستایش از کاربرد اصول عاقلانه ی اقتصادی برای تبدیل «مواد کم ارزش» به فرآورده هایی سودمند و با ارزش چنین می نویسد:

«ماهی تابه های کهنه و ظروف قلعی آشپزخانه، حتا اگر کارشان از سپردن به دست وصله کار هم گذشته باشد، باز هنوز کاملاً بی ارزش نیست. گاه به گاری پر از کتری های کهنه ی قلعی یا سینی های آهنی مستعملی برمی خوریم که از کوچه ی ما می گذرد. این ها هنوز عمر مفیدشان به سر نرسیده است. به صورت نوارهایی بریده شده، نرسیده است. به صورت نوارهایی بریده شده، سوراخ های ریزی در آن ها تعبیه می شود و با نوعی لعاب سیاه رنگ جلا داده می شوند و مورد استفاده جعبه سازانی است که آن ها را برای حفاظت از گوشه ها و لبه های صندوق هایشان به کار می برند، باقیمانده ی این پاره آهن ها نیز تحویل شیمی دانان صنعتی حومه شهر داده می شود. آنان نیز از این آهن پاره ها که با لاک الکل می آمیزند برای ساختن ماده ی رنگی سیاهی که آنان نیز از این آهن پاره ها که با لاک الکل می آمیزند برای ساختن ماده ی رنگی سیاهی که نقاشان روی چلوار به کار می برند، استفاده می کنند » (۲۰)

امروزه خواندن چنین گزارشی، باوجود این که فاصله زمانی ما با آن، در مقیاس تاریخ بشری ناچیز است، همچون پرتاب شدن به عصر ماقبل تاریخ، برای تماشای تفریحی شیوه های ترحم برانگیز سرمایه داران غار نشین آن زمان تلقی می گردد. چرا؟ چون در طول ۱۶ دهه ای که از زمان بیج گذشته، معیار ترقی «سرمایه داری پیش رفته»، کار آئی در تولید کالاهای زاند و اتلاف این کالاها در مقیاسی عظیم و بی سابقه شده است.

این که گرایش به تولید کالاهای زائد، «انحراف» از «روحیهی سرمایه داری» و «اصول عقلایی اقتصادی» کامل و آرمانی نیست - اصولی که قرار بود برتری همیشگی این نظام تولیدی را به اثبات رساند -، حتا در برخی عبارات کتاب خود بَیج نیز آشکارا دیده می شود. منتها الزام های بنیانی چنین واقعیت هایی از دید نویسنده پنهان می ماند.

به طور مثال، در حالی که بُیج آنچه را که امتیازات سه گانه ی صنایع ماشینی و کارخانه ای نوع سرمایه داری به شمار می آورد، چنین بر می شمرد:

- ١ افزايش قدرت انسان
- ۲ صرفه جویی در وقت انسان
- ۳ تبدیل مواد به ظاهر معمولی و بی ارزش به فرآورده های با ارزش (۲۱)

اماناچار است به سرعت اذعان کند که اهمیت دومی، هر چیز دیگر را - و از جمله آن معیارهایی را که طبق آن ها ابزار و مواد تولیدی قرار است به جای آن که دور ریخته شود، در جهت اهدافی مفید به کار روند - تحت الشعاع قرار می دهد.

بَیج بر نقش بسیار پراهمیت وقت چنین تأکید می کند: «این تأثیر (منظور صرفه جویی در وقت انسان است) چنان گسترده و مهم است که اگر گرایش به تعمیم داشته باشیم، می توانیم تقریباً تمام امتیازات بالا را زیر این عنوان قرار دهیم » (۲۲)، اما از آن جا که بَیج مانند دیگر متخصصان اقتصاد سیاسی بورژوایی، تنها می تواند جنبه هنبت این پیشرفت ها راببیند، نمی تواند به پی آمدهای زیان بار استبداد زهان (حداقل) لازم برای تولید کالا – که تمام ملاحظات و عوامل دیگر را تابع خود می سازد – توجه کند؛ زیرا همان گرایش به سنجش کمی، که از نظر کارگر نیرویی است که انسان را چون لاشه ی زهان به تباهی می کشد، از دیدگاه سرمایه به صورت معیاری کاملاً است که انسان را چون لاشه ی زهان به تباهی می کشد، از دیدگاه سرمایه به صورت معیاری کاملاً مینی و چون مطلوب ترین راه حل برای همه ی کشمکش های مشروع میان کار و سرمایه پدیدار می گردد.

«اگر ماشینی که در هر رشته ی صنعتی به کار گرفته می شود، بتواند کارِ انجام شده توسط کارگر را به طور کمی و با همان روشی که شماره ی ضربه های یک ماشین بخار محاسبه می شوند، اندازه گیری کند، این کار به راستی هم به نفع کارگر سخت کوش و هم به سود صاحب صنعت (سرمایه دار) خواهد بود» (۲۳).

به دلیل همین این همانی دید بَبِج با «دیدگاه اقتصادی» است که مشاهدات تیزبینانه و

نقادانه ی او بیش از شمهاری بینش های پراکنده دست آوردی نداشته است بناچار عواقب دراز مدت این مشاهدات در تحولات آینده ی سرمایه داری از دید او پنهان می ماند.

نکته ی مهم آن است که بَیج پس از بیان این پیشنهاد که صنایع ماشینی باید با بالاترین استاندارد (معیار) ممکن ساخته شود، می نویسد :

«ماشین هایی که مشغول تولید هر کالایی در مقیاس عظیم باشد، عملاً فرسوده نهی شود: ماشین های پیشرفته ی جدید که می تواند عملیات پیشین را سریع تر یا بهتر انجام دهد، عموماً هدت ها پیش از آن که ماشین های قبلی فرسوده شود، جای گزین آن ها می شوند. در واقع به منظور سودآور ساختن ماشین پیشرفته تر، معمولاً چنین برآورد می شود که (این ماشین) باید خرج خود را در عرض ۵ سال مستهلک کند و در عرض ۱۰ سال جای خود را به ماشین بهتری دهد» (۲۴).

افزون برآن بَیج متوجه این نکته نیز هست که: «در هنگام سفته بازی(Speculation)های بزرگ بر سر اختراعات ثبت شده، پیشرفت در ماشین ها آن چنان با سرعت و پشت سر هم صورت می گیرد که پیش از آن که ساختن ماشین ها تمام شود، روی دست سازندگان آن ها می ماند، چرا که پیشرفت های جدید، آن ها را از نظر کاربُرد، بی مصرف ساخته است» (۲۵).

به این ترتیب از نظر بیج پی آمدهای منفی و زیان بار چنین پدیده ای می تواند به راحتی تگرچه با اظهار تأسف - به عنوان نا هنجاری هایی گذرا، نادیده گرفته شود چرا که تنها در شرایط غیر عادی «سفته بازی» (و بنابراین از دیدگاه عمومی سرمایه، از نظر تئوریک، بی اهمیت) پدیدار می شود.

به همان ترتیب نیز، یک گرایش عمومی تولید سرمایه داری ، تنها به صورت پدیده ای مربوط به شمار نیزه دیده می شمیر و دوبه طور کسامل از طریق بهسای افستسراقی کسار (differential price of Labor) ترجیه می گردد.

«تأثیر رقابت در ارزان کردن کالاهای صنعتی گاهی موجب می شود که این کالاها کمدوام تر شود. هنگامی که چنین کالاهایی برای مصرف به جایی دور فرستاده می شود، اگر صدمه ببیند، اکثر چنین اتفاق می افتد که به دلیل بالاتر بودن میزان دستمزد در محل مصرف این کالاها نسبت به جایی که ساخته می شود، تعمیر آنها از فرید کالاهای جدید از همان نوع گرانتر تمام می شود» (۲۶).

به این ترتیب، این واقعیت که گرایش عمومیِ شیوه ی تولید سرمایه داری، دشمنی با قابلیت دوام کالاست و از این رو در مسیر انکشاف تاریخی خود، باید آن فعالیت های تولیدی را که در جهت افزایشِ دوام کالا عمل می کند، به هر شکل ممکن - از جمله خراب کاری عممدی در کیفیت - ریشه کن کند، به طور کامل نادیده گرفته می شود.

در عوض، شواهد آشکار چنین گرایشی، باید بر پایه لزوم رقابت و به کار گیری منطقی منابع کار - که این هردو عامل نیازهایی کاملاً مفید (و مطلوب)به حساب می آید - و غیره توجیه گردد. امکان پی آمدهای منفی که ممکن است دراثر اشباع بازار، در اثر یا دوام بودن برخی کالاها رُخ دهد، در نوشته بَبج به طوری گذرا، آن هم در متنی محدود ظاهر می شود:

« اگر این کالا (کالایی مانند شیشه جام) خراب نشدنی باشد، بهای آن به طور پی گیری کاهش می باید؛ و اگر تقاضا برای آن یا به دلیل پیدا شدن مصرفی جدید، یا بالا رفتن شمار مشتریان افزایش نیابد، (حتا) یک کارخانه هم، بدون رقابت دیگری، کارش در نهایت به دلیل بادوام بودن محصولاتش، به تعطیل کثیده خواهد شد» (۲۷).

دید بی چون و چرا مثبت نویسنده نسبت به گرایش های تولیدی و توزیعی سرمایه اما، دوباره بر او چیره شده حل خوش بینانه ی چنین مشکلاتی را پیش می کشد:

« اشیاء یا در اثر فرسودگی واقعی و فرسایش اجزاء و یا به دلیل بهبود شیوه ی تولید آنها و یا تغییر در شکل و مدل که سلیقه های تغییر یابنده ی دوران مربوطه می طلبد، کهنه می شوند. در دو مورد اخیر (بهبود شیوه ی تولید و تغییر مدل)، قابلیت بهره گیری از کالا تنها کاهش ناچیزی پیدا می کند و آن بخش از مردم که تا آن زمان آن را مصرف می کرده اند، اکنون که کمتر خواهان آنند، با بهای کمتری به طبقات اجتماعی پایین تر از خود می فروشند. به این ترتیب بسیاری از وسایل پذیرایی مانند میز و صندلی های بسیار خوش ساخت، در اطاق کسانی پیدا می شود که قادر به خریدن همین وسایل به صورت نو و دست اول نبوده اند. به این ترتیب سلیقه ی داشتن اشیاء تجملی از بالای جاهعه به پایین شبوع پیدا می کند، و پس از مدتی کوتاه شمار آن هایی که دارای نیازهای جدید شده اند، به میزانی می رسد که بتوانند ابتکار صاحبان صنایم را برای کاهش هزینه ی عرضه ی این کالاها برانگیزد و در عین حال خودشان نیز از گسترش میزان تقاضا سودی نصیبشان شود» (۲۸).

از چنین زاویه ی دیدی طبیعتاً، این پرسش مطرح نمی گردد که اگر به سرحدها و مرزهای نهایی نظام سرمایه برسیم و تضادهای آن را نتوانیم از طریق «اشاعه ی سلیقه برای داشتن اشیاء تجملی از بالای جامعه به پایین آن» حل کنیم، چه اتفاقی خواهد افتاد. در واقع حتا وجود تناقضات واقعی و تضادهای آشتی ناپذیر در جامعه، نمی تواند مورد پذیرش چنین دیدگاهی قرار گیرد. این نظام - همان گونه که اشاعه ی سلیقه برای داشتن اشیاء تجملی از بالا به پایین جامعه نشان می دهد - قرار است به نفع تمام اقشار جامعه عمل کند. حتا اگر هم به وجود هر گونه تناقضی اذعان شود، این تناقض ها باید به عنوان مشکلاتی گذرا تلقی شود که می توانداز طریق به کار گرفتن روش های علمی - تکنولوژیک و مدیریت و سازماندهی مناسب برطرف شود،

(۲۹) پیشرفت در بهره وری کار ( Productivity ) به عنوان اصلی بی چون و چرا مطلوب و دلپذیر در نظر گرفته می شود. نه شرایطی که این پیشرفت ها در آن صورت می گیرند و نه به طریق اولی پی آمدهای زیانبار آن ها می تواند مورد سوأل قرار گیرد، چرا که این شرایط و این پی آمدها تشکیل دهنده ی استخوان بندی نظام سرمایه داری و معیار تمام ارزیابی های ممکن این نظام است. از این رو تعجب آور نیست که ابعاد زیان آور تمام گرایش های مسلط بر تحول اجتماعی اقتصادی کنونی، لاجرم حتا از دید بهترین و صادق ترین متفکرانی که از زاویه دید اقتصاد سیاسی به آن ها می نگرند، پنهان بماند و به صورت مشکلاتی در نظر گرفته شوند که به سادگی توسط روش های درمانی - که اتفاقاً با پارامترهای تولیدی - توزیعی نظام سرمایه سازگار است - بر طرف شدنی است.

ak ale ale

## 10-1-4

در طول تاریخ، پیشرفت در بهره وری کار، ناگزیر هم موجب تغییر در الگوی مصرف و هم سبب تغییر روش کاربرد کالاها و وسایلی که این کالاها توسط آن ها ساخته می شود گردیده است. افزون بر آن، این پیشرفت ها بر ماهیت خود فعالیت های تولیدی اثری عمیق می گذارد و در عین حال نسبت توزیع مجموع زمان قابل دسترس جامعه میان فعائیت های لازم برای تبادل سوخت و ساز بنیانی با طبیعت و مجموع دیگر فعالیت ها و کارهایی را که افراد جامعه به آن مشغول اند تعیین می کند.

کاهش یافتن میزان بهره گیری (از کالاها) به یک معنا، مستقیماً در بطن خود پیشرفتهایی نهفته است که در جهت افزایش بهره وری کار صورت می گیرد. این مسأله در درجه نخست خود را در تغییر تناسب میان کمیت معینی از زمان قابل دسترس جامعه که باید صرف تولید کالاهای بی دوام (مانند غذا) از یک سو و کالاهای با دوام از سوی دیگر شود، نشان می دهد: این تناسب آشکارا به تغییر به نفع کالاهای بادوام گرایش دارد. بدون چنین تغییر تناسبی، ادامه ی پیشرفتهای تولیدی بالقوه آزادی بخش قابل تصور نیست.

پس، این واقعیت که با فرا رفتن از نقطه ی معینی در تاریخ «سرمایه داری پیشرفته» این فرایند - که ذاتی پیشرفت در تولید به طور عام است - کاملاً به عکس خود تبدیل می شود، مسأله آی به غایت مشکل آفرین است. معکوس شدن این فرایند ازآن جهت حیرت انگیز تربن شکل را به خود می گیرد که: «جامعه ی اسراف گر»، تنها در صورتی می تواند تعادل میان تولید و مصرف را که لازمه ادامه تولید است، برقرار کند که بتواند مقادیر عظیمی کالاها را که پیش از

این جزو فرآروده های بادوام به شمار می رفته است، به طور تصنعی و با شتاب فراوان «به هصوف رساند» (یعنی به طور پیشرس دور بریزد).

بنابراین، این نظام، حتا با توسل به دغلکاری در فروش «کالاهای به اصطلاح بادوام»، به صورتی که سال ها پیش از به سر رسیدن عمر مفیدشان باید به کوه های زباله (یا برای اسقاط، به قبرستان های عظیم اتومبیل و غیره) سپرده شود، خود را در قالب نظامی مولد سریا نگه می دارد. در واقع همان گونه که بعد خواهیم دید، «سرمایه داری پیشرفته» دست به اختراع نوعی تولید نیز حول محور مجتمع نظامی/ صنعتی - می زند که دردسر سنتی مصرف (کاربرد) در مورد آن اصلاً صدق نمی کند یا با آن ارتباطی فرعی دارد؛ به طوری که فرآورده های آن می تواند از همان لحظه ی خروج از درهای کارخانه، به کوه های کالای « مصرف شده» سپرده شود، در حالی که در جریان تولید آن ها، منابع عظیمی از نیروی مادی و انسانی به صورتی نابود کننده به مصرف می رسد.

از آنجا که در حوزه ی فعالیتهای تولیدی، اگر تغییر تناسب میان زمانی که صرف تولید فرآورده های «بی دوام» و «بادوام» می شود، به نفع فرآورده های نوع دوم باشد، نشانه خصلت سرشتی پیشرفت قدرت تولیدی است، ثروت یک جامعه و سطح پیشرفت اقتصادی آن تا اندازه ی معینی می تواند تُوسط این معیار سنجیده شود.

در نتیجه، وضع دل خواه در اساس آن خواهد بود که: تا زمانی که نیازهای بنیانی همه ی اعضا ی جامعه به اندازه ی کافی برآورده می شود، منابع هرچه بیشتری از جامعه، صرف تولید کالاهای بادوام شود (البته کالاهایی که به نحوی منطقی و اصیل، نه یک بار که بارها مصرف می شود - از خانه های پردوام و از نظر زیبایی لذت بخش گرفته تا وسائط نقلیه ی عمومی راحت که موجب صرفه جویی در وقت می شود؛ از مجسمه ها و نقاشی ها گرفته تا آثار ادبی و هنری و موسیقی و غیره).

کاهش میزان بهره گیری، چه از کالاها و خدمات اجتماعاً تولید شده و چه از نیروهای مولده و ابزاری که باید برای تولید آن ها بکار گرفته شود، یکی از پی آمدهای جنبی این تغییر تناسب اساسی به نفع تولید کالاهای بادوام تر است. در این جا اما مسأله پیچیده تر می شود، زیرا در حالی که تغییر تناسب به سود اختصاص مقدار هرچه بیشتری از منابع تولیدی جامعه برای تولید کالاهای بادوام (به جای رفع نیازهای ابتدایی تولید مثل جسمی - بیولوژیک افراد) می تواند دست آوردی بی تردید مثبت باشد، این تغییر در مورد کاهش یافتن میزان بهره گیری از نوع سرمایه داری آن صدق نمی کند. پدیده ی اخیر به هیچ رو بخشی از سرشت پیشرقت تولیدی، فی نفسه نیست، زیرا پیش از آن که (این تغییر نسبت) بتواند زیر دینامیسم گسترش یابنده ی سرمایه، به طور کامل به پیش از آن که (این تغییر نسبت) بتواند زیر دینامیسم گسترش یابنده ی سرمایه، به طور کامل به

حرکت درآید، ابتدا باید شماری از شرایط ویژه - و از همه مهم تر جدایی تولید کنندگان از وسایل و ابزار تولیدی آنان و بنابراین بیگانگی اجباری آنان از شرایط عینی بازتولید خویش - و تحقق بخشد. مظاهر پیچیده ی کاهش میزان بهره گیری از کالا، در سطح تولید و مصرف نیز در شکل «سرمایه داری پیشرفته» ی آن به راستی مشکل آفرین است.

یادآوری یک نمونه در مورد تکامل ابزار تولید، این اختلاف را به خوبی آشکار می سازد. از این لحاظ کاربرد پیاپی ابزار تولید موجود، محدود به مراحل بسیار ابتدایی تکامل تاریخی و مربوط به زمانی است که ابزار مربوطه در واقع تقریباً «ادامه ی غیبر اندامواره ای بدن» تولید کنندگان اولیه بود. با بهبود توانایی های تولیدی انسان - و تجسم یافتن ملموس این توانایی ها به شکل وسایل تولید - و تنوع یافتن تدریجی این وسایل، تغییرات چشم گیری از جهت بهبره گیری از این وسایل، تغییرات چشم گیری از جهت بهبره گیری از این وسایل در فرایند تولید به وجود می آید. از این رو، تخصص صنعتگر دستی (معلاً استاد کار صنعتی) که مجموعه ی گوناگونی از مهارت ها را در یک فرد دارد و این مهارت ها را از طریق تنوع ابزاری که به کار می برد نشان می دهد، از دیدگاه مرحله ی بسیار پیشرفته تری (از تکنولوژی) این پی آمد را دارد که بعضی از ابزار تولید (در واقع اکثر آنها) هنگام کاربرد یکی از وسایل، بلا استفاده می ماند.

این نوع «بهره گیری کم از وسایل تولید» اما، با نوع کاهش بهره گیری از کالا، که در شرایط سرمایه داری مشاهده می کنیم تفاوتی بنیانی دارد؛ زیرا استاد کار صنعتی هنگامی که به جای اسکنه و چکش از اراه است فاده می کند، خسودش به هیچ وجه عاطل و باطل نمی ماند. وسایل تولید نوع سرمایه داری اما، مرکب از ماشین های هرچه به هم وابسته تری است که طبق الزامات تقسیم کار عصودی و افقی فرایند کار سرمایه داری که پیش از این بحث کردیم، از طریق تقسیم کار، به ریزترین اجزای آن و یکی شدن مجدد این اجزا با هم، سازمان می یابد. این ماشین ها به عکس (ابزار پیشین) بنا به سرشت خود، وسایلی اجتماعی است که تنها به طور جمعی می تواند به کار گرفته شود.

در این نوع مفصل بندی اجتماعی که ذاتی تولید ماشینی نوع سرمایه داری است، شرط اولیه ی گردش کار سالم، لزوم بهره گیری بی وقفه از وسایل تولید است. این، یکی از الزام هایی است که باید به مرحله ی اجرا در آید تا از «واکنش زنجیره ای» به اصطلاح «اختلال موقت در کار» که منجر به پی آمدهای مخرب گسترده می شود، اجتناب گردد. بنابراین، بهره گیری کم (یا بهره نگرفتن) از ماشین های تولیدی سرمایه داری، تحت شرایط اجتماعی - اقتصادی معینی (مانند بحران های دوره ای و حتا هرچه بیشتر در شرایطی غیر از آن بحران ها)، نشانه ی یک بیهاری اجتماعی بسیار وخیم است. این پدیده با نظام صنعت دستی تضاوتی بنیانی دارد که در آن

جابه جایی از یک بخش به بخشِ دیگر فرآیند کار - فرایندی که تنظیم آن در اختیار فرد و در جهت کاربرد مهارت های گوناگون اوست - به طور طبیعی اجتناب ناپذیر است.

این جابه جایی (و استفاده ی متناوب از ابزار کار) با خصوصیات ذاتیِ شیوه ی تولید مربوطه و سطح تکامل مهارت ها و ابزار تولیدی هم آهنگی کامل وشایسته ای دارد که تا آن زمان به طور تاریخی و اجتماعی حاصل شده است.

بنابراین، تحلیل تاریخی تکامل تولید، در رابطه با کاهش یافتن میزان بهره گیری ( از کالا) ما را با یک الگوی متناقض یا در واقع متضاد روبه رو می کند: چرا که این پدیده از یک سو برای مدتی دراز در طول تاریخ همراه با تغییری مثبت و مفید در تناسب میان کالاهای کم دوام و پُر دوام پیش می رود و با این وجود از نظر ادامه ی گسترش نظام، بی اشکال باقی می ماند (گرچه این گسترش، سطحی محدود دارد و بیشتر مزایا و منافع آن نصیب بخش کوچکی از جامعه می شود و بنابراین به حساب خصلت الزاماً محدودش هشکل آفرین است) اما، از سنوی دیگر، گرایش به کاهش میزان بهره گیری (از کالاها) به عکس، ابعاد گسترده و کامل خود را تنها با انکشاف توانایی های بالقوه ی تولید سرمایه نشان می دهد - توانایی هایی که وعده ی برطرف کردن تضادهای تا آن زمانی خصلت محدود نظام پیشین را می داد . تحولات پویای نظام سرمایه اما، نه درسر راه کاهش میزان بهره گیری (از کالا) تنها به سادگی توان بر طرف کردنِ محدودیت های پیشین را ندارد، بل که در عین حال مجبور است بمضی از مظاهر کاهش یافتن میزان بهره گیری را از همان آغاز کار، هشکل آفرین ساخته و با گذشت زمان، به طور فزاینده ای ، چنین کند؛ زیرا «سرمایه داری پیشرفته» به دلیل ممکوس شدن ابلهانه ی نتایج پیشرفت های تولیدی خود به نفع تولید فرآورده های به سرعت «دور ریختنی» و برباد دادن منابع، به تحمیل زشت ترین نوع «زندگی سگ دو» بر بشریت گرایش دارد. چنین اوضاعی، با در نظر گرفتن رشد نیروهای مولده و توانایی های بالقوه ای که در طول تاریخ انباشته شده است، به هیچ رو توجیه پذیر نیست.

## نسبی ساختن تجمل و نیاز

## The relativization of Luxury and necessity

10-4-1

با وجود آنچه گفته شد، نمی توان تردید داشت که تحولات نوع سرمایه داری، در رابطه با مظاهر مثبت و گوناگون تولیدی منتج از کاهش میزان بهره گیری (از کالا) موجب پدید آمدن تغییراتی کیفی - و در ابتدا «متمدنانه» - می شود. هنگامی که پویایی تصور ناپذیر سرمایه همراه با کارآیی مقاومت ناپذیرش جای خود را باز می کند، به رغم تمام تضادهای گوناگون خود، انواع تنگناهای موجود پیشین را به کناری می زند.

یکی از قلمروها که پیکار در آن مغلوبه شد (و سرانجام به نفع سرمایه پایان گرفت)، همانا مشروعیت بخشیدن به «تجمل» بود. این موضوع - که نظریه پردازی در باره آن به عصر کلاسیک کهن بر می گردد - از ابتدای قرن ۱۷ با قدرت هرچه تمام تر و در رویارویی با مخالفت اید ثولوژیک و عملی به چالش گرفته شد.

ناگفته پیداست که ابتدا باید زمانی طولانی سپری شود تا پی آهدهای نقش «تجسل» در گسترش تولید سرمایه داری بطور کاهل و آشکار ظاهر شود. با این حال ارزبابی مثبت از «تجمل»، از همان مراحل آغازین رشد سرمایه داری وجود داشته است. تجمل هم به مشابه ی یک عامل انگیزه ای (با وعده ی پاداش فردی به همه و به ویژه به اعضاء طبقات مسلط) و هم به عنوان قلمرو آشکارا پرسودی برای گسترش قدرت تولیدی کل نظام، مورد ستایش قرار گرفت. در واقع، در چنین متن و چارچوبی است که صحبت از «روحیه ی سرمایه داری» از نوع ماکس ویری چنین متن و چارچوبی است که صحبت از «روحیه ی سرمایه داری» از نوع ماکس ویری (Weberian) آن، نه تنها برای درک شیوه ی عملکرد نظام تولید و توزیع سرمایه داری در قرن بیستم نا مربوط می شود، بلکه از جهت درک گرایش های بنیانی تکامل آن نیزاز همان ابتدای

کار بسیار گمراه کننده است.

شیوه ی نظریه پردازی ماکس ویر در باره ی چنین موضوعاتی، تنها زمانی می تواند قابل توجیه باشد که مفاهیم انگیزه و علیت را با هم بیامیزیم مفهوم دوم را توسط اولی محو کنیم. چنین روش تحلیلی، موانعی سهمگین برسر راه درک تاریخی پدیده ها برجای می گذارد؛ زیرا گرچه توجیه کردن های ذهنی برخی سرمایه داران در الگوی ماکس ویر – آن هم برای مدتی نسبتاً کوتاه – می تواند جای مناسبی پیدا کند، اما دراد الزام ها و عوامل تعیین کنندهی نظام سرمایه داری به مثابه یپ نیرش الزاهی تجمل (یا داعادهی ویشت، عملی از آن و یا هر لفاظی دیگر از این نوع)، به مثابه ی چارچوب سمت و سو دهنده ی گسترش تولید، امکان پذیر نخواهد بود.

شیوه ی از بنیان تازه ی برخورد با تجمل در ذات روشی نهفته است که سرمایه داری را بطه ی خود را با مقوله ی ارزش استفاده و ارزش هبادله تعیین می کند، و تنگناهای شیوه ی تولیدی را که سمت و سویش ایجاد ارزش استفاده است، همراه با توجیهات مستقیم و غیرمستقیم شیوه ی تولید و توزیع بسیار محدود وابسته به آن، مورد حمله قرار می دهد، بنابراین، اعلاه ی حیثیت عملی از «تجمل» نشانه ی یک ضرورت ساختاری عینی نظام سرمایه، به مثابه تنظیم کننده ی جدید سوخت و ساز اجتماعی است. تحولات خود انگیخته ی فعالیت های تولیدی، از این جهت نیز دارای اولویت تاریخی می شود و به موازات تحکیم نظام جدید، توجیه تئوریک مناسب خود را پیدا می کند توجیهی که بر پویایی تولید و منافع همه جانبه «مصرف چیزهای زائد» (آنچه روزی اخلاقاً محکوم بود) تأکید دارد.

آدام فرگوسن، یکی از برجسته ترین شخصیتهای اسکاتلندی عصر روشنگری (که در عین حال به تضادهای ضد انسانی تولیدی و توزیعی سرمایه داری انتقاد دارد) بحثهای چند قرن مربوط به این موضوع را با تأکید بر مباحثات اوائل قرن ۱۸ جمع بندی می کند. او در همان سال ۱۷۶۷ یمنی زمانی که دیگر پایه های پیشرفت های اقتصادی - اجتماعی جدید چه از این جهت و چه بسیاری جهات دیگر بنا شده است، با تأکید هرچه تمام تر به طرفداری از «قجمل» برخاسته و می نویسد:

«می توان توقف پیشرفت هنر را در هر مرحله از رشد آن پیشنهاد داد و باز هم موجبات تحریم تجمل را از سوی آنان که به آن درجه از رشد نرسیده اند، برانگیخت. بناها و نجاران اسپارت به استفاده از تبر و آرهٔ محدود بودند. یک کلبه ی اسپارتی اما، در ثراس ( Thrace) می توانست همچون یک قصر به نظرآید: حال اگر بحث و جدل معطوف به دانستن این مسأله شود که چه چیزبا در نظر گرفتن معیارهای مشروع اخلاقی به طور فیزیکی برای حفظ زندگی انسان، لازم است،

احتمال می رفت مکتب های فیزیک و اخلاق بر سر آن اختلاف پیدا کنند و بگذارند هر فرد مثل امروز قواعد و مقررات مربوط به خود را پیدا کند. سفسطه گران، شیوه های عمل و شرایط زمان خود را به عنوان معیاری برای تمام بشریت قرار می دهند. اگر در زمان و شرایط معینی استفاده از کالسکه را محکوم می کنند، در زمان دیگری، کفش را به همان اندازه جزء محرمات می دانند. همان شخص که علیه اولی فریاد برمی آورد، دومی را نیزاگر پیش از آن برای همه آشنا نشده باشد، از گزند خود مصون نمی دارد. آن مأمور ممیزی که در یک کلبه به دنیا آمده و به خوابیدن روی بوریا عادت کرده است، پیشنهاد نمی دهد انسان های دیگر برای پیدا کردن سریناه به جنگل و غار برگردند. او عاقلانه بودن بهره گیری از چیزهایی را که از قبل به چشم آشنا ست می پذیرد و تنها تازه ترین وسایل نمل جدید را زیاده روی و فساد می خواند» (۳۰)

به این ترتیب مسأله ی «تجمل» باید در برابر مدعیان مطلق گرایی اظاقی به صورت مسأله ای نسبی در نظر گرفته شود تا مشروعیت آنگونه فعالیتهای تولیدی که هدفشان افزایش «ثروت ملل» از طریق گسترش بی پایان کالاهای قابل مصرف فردی است، چه از نظر کسیت و چه گوناگرنی، امکان پذیر گردد، و بدین گونه است که پویش جدید تولید، هدف بشر می گردد و انباشت سرمایه هدف این تولید می شود.

xic alic alic

### 15-4-4

نسبی کردن تجمل، مشروعیت بخشیدن به آن و پذیرفتن تولید ثروت مادی - با هدف مصرف فردی - به عنوان هدف غائی بشر لاجرم به معنای نسبی بودن ارزش ها نیز خواهد بود. زیرا آن نظام تولیدی که چنین اهدافی، در چارچوب آن به مرحله ی اجرا در می آید، بنیانش بر رقابت قرار دارد، که آن هم به نو به ی خود به معنای تأیید و توجیه هنافع متضاد - و نیز ارزش های متضاد مسربوط به آن - از سوی طرف های رقیبی است کمه هریک ممدعی سمهم انحصاری خود از فرآورده های اجتماعی هستند.

این گونه نسبی ساختن تجمل و نیاز، تخریب و تولید، بدی و نیکی- همراه با منافع و تضادهای مربوط به آن - در کتاب قصهی زنبورها (Fable of the Bees) نوشته ی برناره مندویل - با اعتراف صریح و بی پرده به خصلت استشمار گر نظام سرمایه - بیان گردیده است. این کتاب بیش از شصت سال پیش از کتاب بنیانی فرگوسن - «رساله در باره ی تاریخ جامعه ی مدنی» نوشته شده است.

برداشتهای دیگر از جامعه و طبیعت بشر - مانند تئوری اخلاق آردشافتزبری (Lord کرایی Shaftesbury) که از سوی مندویل قاطمانه مردود شمرده می شود - فرض را بر مردم گرایی طبیعی انسان و نیک خواهی برای جامعه از سوی انسان هایی می گذارد که از قوانین خرد و عقل سلیم پیروی می کنند. اینان نیز می پندارند که نیکی و بدی - اولی در جهت خیر عموم و دومی در جهت عکس آن - واقعیت هایی پایدار است که در تمام کشورها و همه ی اعصار وجود داشته است. مندویل در تمام نوشته های خود ادعا می کند که : « نبگی یا بدی هر چیز، در قیاس با چیزی دیگر، بسته به پرتوی که بر آن می افکنیم یا جایگاهی که به آن می دهیم، سنجیده می شود. هرچیز از آن جهت نیک است که ما را خوش می آید و بنا به این آیین، هر انسانی با تمام توانش در جست وجوی خوشی برای خود و بی توجه به همسایه ی خویش است. هنگامی که در بهار ساقه های غله قامتی سالم و افراشته دارد و عموم مردم از دیدن زیبایی آن لذت می برند، زارع شروتمندی که محصول سال گذشته اش را برای فروش در بازاری بهتر نگه داشته از این منظره دق می کند و قلبش از فکر سالی پربار ریش ریش می گردد. » (۳۳)

و با این همه چنین استنباطی به هیچ رو برداشت خودسرانه ای که قصدش ستایش از آشتی ناپذیری سلیقه ها و انگیزه های ذهنی باشد، نیست. به عکس، مَندویل می کوشد نشان دهد که نسبیت های شناخته شده، بر پایه ی بنیان های صادی استواری قسرار دارد. در واقع او بارها اظهار می دارد که چنین نسبیت های ریشه ی عمیق در ضرورت های عینی دوگانه ای دارد که متقابلاً تحکیم کننده ی یک دیگرند: یکی تغییر شرایط و هوقعیت های اجتماعی و دیگری طبیعت (یا طبیعت بشری)، بدین سان از دیدگاه او، نسبیت برطرف ناشدنی نیکی و بدی و وابستگی متناقض، اما گریز ناپذیر انسان به هردو (و در درجه ی نخست به کردار بد و پنهانی) بر پایه ی «شرایط اجتماعی و خلق و خوی طبیعی ه قابل تبیین است. (۳۴)

وجوه مختلف برداشتهای مندویل که اغلب طنز آمیز و به شکل کلمات قصار است، مجموعه ای به هم پیوسته را تشکیل می دهد. دیدگاه های او در باره ی جامعه، «مردم گرایی»، دولت و نظام فضایی، «بدنه سیاسی» و آشکال حاکمیت و تابعیت مناسب آن، فعالیت های تولیدی و «جامعه مدنی»، همراه با نحوه ی برداشت او از طبیعت و «طبیعت انسان» مجموعه ی کاملی را تشکیل می دهد که کاملاً در چارچوب بازتولید اجتماعی که آشکارا مورد تأیید اوست می گنجد.

مندویل توان درک انواع تضادها را با تیزبینی هرچه بیشتر دارد، اما آنها را تا آن جا می تواند ببیند که با پویایی گسترش یابنده ی نظام اجتماعی / اقتصادی که او علمدار آن است -به رغم این که تضادهای آن چه باشد - خوانایی داشته باشد. او در حقیقت، نقش بسیار مثبتی برای تضادها در «انکشاف طبیعی» امور انسان قائل است. اما، برای برپا ساختن یک الگوی اجتماعی و طبیعت انسانیِ دیگر در برابر ایده های مردود و سرزنش برانگیز شافتزبری و دیگران با مشکلی دو گانه روبه روست:

نخست آن که او باید فرض را بر آن نهد که نفس طبیعت بشر به عنوان پایه ی «طبیعی» جامعه ای آکنده از تضاد - تضادهایی که او در توافق کامل با آن هاست - باید ذاتاً دارای تضاد باشد. به قول او: «این تضاد در پیکره ی انسان، دلیل آن است که تئوری نیکی چنین خوب قابل درک است، اما عمل کردن به آن چنین به ندرت دیده می شود». (۳۵)

دوم آن که او، از سوی دیگر باید بر این عقیده بماند که یک نظم اجتماعیِ نافع برای همه می تواند برپایه ی چنان بنیان طبیعی پدیدار گردد که تا جایی که مربوط به افراد و درک آنها از انگیزه های خویش می شود، بطور ضروری گسیختگی میان تثوری و عمل را همراه داشته باشد. او مشکل دوم را به راحتی و از طریق تأکید بر این که یک فرد انسان در نظم طبیعت هیچ اهمیتی ندارد، بدور می اندازد. مندویل با چنین روحیه ای نظر خود را در باره ی انسان بیان می کند:

«خدایان تو را به صورت حیوانی ترسو و دمدمی مزاج برای جامعه ساختند و چنین مقدر کردند که در آن هنگام که میلیون ها از شما گرد هم آمدید، شهری و غولی فراز آن درست کنید. درخلقت، یک شیر به تنهایی دارای قدرت است؛ یک انسان اما به تنهایی چیست؟ او تنها جزیی ناچیز و ذره یی بی اهمیت از یک حیوان عظیم تراست». (۳۶)

به این ترتیب مفهومی از نظم اجتماعی به ما ارائه می شود که در آن، تضادهای همه جا حاضر نه تنها یک پارچگی عمومی نظام را از میان نعی بود بلکه آن را تعلیم عی بخشد: چرا که هر آ نچه می تواند ناقص به نظر آید، صرفاً به لحاظ اجزاء آن است، ولی با وجود این (گرچه خود اذعان به وجود ثناقض در آن دارد)، رویهمرفته مجموعهای به هم پیوسته به وجود می آورد که به خیر و خوبی عمل می کند. بعدها نیز، به نظر آدام اسمیت، «دست نامرئی» به همان گونه محاسبات غلط افراد را کاملاً تصحیح می کند. به نظر مندویل:

«ضعف های انسان اغلب از طریق اضداد عمل می کند....نیکبختی و بدبختی انسان اما لازم است. تأسف آورترین بدبختی، بیش از مرگ یک فرد زیانی به جامعه نمی رساند... این بالا و پایین رفتن های گوناگون، چرخی را به وجود می آورد که گردش همیشگی آن تمام هاشین بزرگ جامعه را به حسرکت در می آورد» (۳۷) این است دلیل آن کمه مندویل از وجود تضادهایی در جزء که هم آهنگی در کل را به وجود می آوردسرود ستایش، سر می دهد.

به این ترتیب، ویژگی های نظام تولید و توزیع سرمایه داری (از اسسراف گرفت، تا دمدمی مزاجی، از بی ثباتی گرفته تا دگرگون پذیری و غیره) به صورت صفاتی پاک نشدنی از نیکی و بدی در سرشت انسان جای داده می شود و این دو صفت نیز از طریق عملکرد «ضدین» بر یکدیگر نیروی لازم برای حرکت بی وقفه ی چرخی که «کل ماشین» جامعه ی مدنی و بدنه ی سیباسی را به پیش می برد، به وجود می آورد. به این ترتیب است که تجمل با بی پروایی، اعاده ی حیشیت یافته و از آن ستایش همه جانبه می شود. از آن رو در این مجموعه به تجمل جایگاهی والا و پر اهمیت داده می شود که شرایط تولید و گسترش آن شاهدی بر حقیقت این پیشنهاد نویسنده است که «فساد خصوصی»، موجب «خیر جامعه» را می شود.

«اضداد» و تضادهای مفید، در تفکر مندویل آنهایی است که با منافع متفاوت سرمایه های رقیب، چه در حوزه ی صنعت (به پیروی از اصل دگرگون پذیری، اسراف و تجمل) و چه در کشاورزی (مثلاً در مورد زارع ثروتمندی که محصول سال گذشته را به امید بازار بهتر احتکار می کند و به هوای خوب و سال پر برکتی که موجب خوشحالی دیگران است ناسزا می گوید) به آسانی جور در آید. اما به عکس، بنیانی ترین رقابت موجود در جامعه ی سرمایه داری یعنی رقابت میان کار و سرمایه که خصلت تضادی آشتی ناپذیر دارد، نمی تواند در چارچوب محتوم چنین «خودخواهی روشن ضمیرانه ای» بگنجد. مندویل نیز مانند دیگر متخصصان اقتصاد سیاسی کلاسیک، چشم هایش در برابر چنین تضادهای آشتی ناپذیر، بالقوه انفجار آمیز و در حال تکوین کاملاً نابینا می ماند. او نیز مانند باران هم مسلک خود فرض را بر آن می گذارد که موقعیت زیردست فقیران در نظام تولیدی حاکم شرط دائم نظم اجتساعی است که جوهر آن تحت هیچ شرایطی از جا تکان نخواهد خورد.

از این لحاظ، جست و جبو در راه کسب دانش جای خود را به کوشش در راه توجیه روابط استثماری سرمایه نسبت به کارگر می دهد. مندویل در واقع سخت به خود می پیچد تا ثابت کند که نابودی و اسراف لازم و جدایی ناپذیر از نظام حاکم، در درجه ی نخست به نفع فقیران است. چرا که به نظر او حتاً اگر زیان های ناشی از سوانح کشتی رانی از میان برده شود:

« به تمام رشته های دیگر تجارت زیان خواهد رسید و به ضور نقیران کثوری که مازاد تولیدات و صنایع خود را صادر می کند، خواهد بود. کالاها و محمولاتی که هرسال غرق می شود، یا به دلیل شوری آب دریا، گرما، آفت یا آتش سوزی از میان می رود؛ یا تاجر در اثر دیگر حوادث مانند توفان، سفرهای سخت دریایی و یا سهل انگاری و غارتگری جاشویان از دست می دهد، مسلماً بخش بزرگی از محصولاتی را تشکیل می دهد که هرساله به دیگر کشورهای جهان صادر می شود. این کالاها پیش از آن که به کشتی بارگیری شود، می باید جمع بزرگی از فقیرا ن برای تولید آنها به کار گرفته شده باشند. اگر صد عدل پارچه بسوزد یا در مدیترانه غرق شود، به همان اندازه برای فقیران انگلیس سودهند است که صحیح و سالم به حَلّب یا سامره رسیده و هر ذرع آن در

قلمرو خلیفه ی اعظم فروش رفته باشد. تاجر ممکن است ورشکست شود و بافنده و رنگرز و بسته بند و دیگر پیشه وران به همراه او به خاک نشینند؛ واسطه ها ممکن است دچار رنج شوند، اها فقیرانی که کار گیرشان آمده بود، هرگز چیزی از دست نمی دهند». (۳۹) تضاد فاحشی که بنابر آن کارگر باید از کار کردن برای دیگران احساس رضایت و خرسندی کند، با این فرض حل می شود که کار بردگی دارای خصلتی داوطلبانه است. مندویل موضوع را چنین ترسیم می کند:

«تهیه ی تکه ای چلوار زیبای بنفش یا شنگرفی چه جنب و جوشی که باید در چند نقطه جهان به پا کند و چه رشته های صنعتی و بازرگانی که باید به کار گرفته شود... هنگامی که با تلاش های گوناگون و با رنج ها و مصیبت هایی آشنا شویم که کارگر باید تحمل کند تا به پایان کاری که از آن صحبت می کنیم برمیم.. هنگامی که با آن چه گفتیم و چیزهایی که نام بردیم آشنا شویم، آنگاه ممکن نیست بتوان استبدادی ضدانسانی تر و بی شرمانه تر از کاری که از گرده ی این بردگان بی گناه کشیده می شود تصور کرد ... اما اگر به همین صحنه از دیدی دیگر نگاه کنیم باید انجام دهند و فکر کنیم که انسان ها به خاطر ادامه ی حیات خود به کار گرفته شده اند و هرکس بوای خودش کار هی کند، خواهیم دید که مگر هر انسان چه اندازه برای دیگری کار می کند؟ اگر در نظر بگیریم که حتا جاشویانی که سخت ترین رنج ها را تحمل می کنند، به محضی که سفر دریایی به پایان می رسد یا حتا اگر کشتی غرق شود، باز در پی یافتن کار و پیدا کردن شغلی اگر در نظر بگیریم که حتا جاشویانی که سخت ترین رنج ها را تحمل می کنند، به محضی که سفر دریایی به پایان می رسد یا حتا اگر کشتی غرق شود، باز در پی یافتن کار و پیدا کردن شغلی نوعی تحمیل یا بار گران بر دوش آنها نیست و داشتن یک هنگ بود به بود که تارو زصت فقیران به هیچ وجه درگاه خدا باید برآیش شکر به جا آورند و تأمین آن برای همگان بزرگترین خدمنی است که هنگام دعا به می تواند انجام دهد». (۴۰)

از دیدگاه مندویل، دولت «کشوری کبیر و پرتحرک» (۴۱) - مانند سرمایه داری انگلیس با مستعمرات در حال گسترش آن «مسئولیت دارد که با سیاست های خود، نیکی های واقعی پیشرفت تولیدی را پیش ببرد. (۴۲) مندویل، خصلت طبقاتی این دولت و قوانین آن را نیز از طریق وظیفه ی دولت به محافظت از مالکیت خصوصی و تضمین فعالیت باز تولید مادی نظام توجیه می کند:

«اصل بر تجارت است، اما این تنها شرط عظمت یافتن یک کشور نیست، علاوه بر آن مسائل دیگری هست که باید انجام شود، هالکیت خصوصی باید تضمین گردد» . (۴۲)

نظام اجتماعی - سیاسی پیشنهادی مندویل در راستای دیدگاه هایی که در خورِ منافع نظام سرمایه است، نظامیاست قطعاً سلسله مراتبی، همراه با حاکمیت از یک سو و تابعیت از سوی دیگر که قوانین حاکم بر آن عبارت است از داشتن انضباط به «کار برای دیگران» و «تأمین معیشت از این طریق»، زیر لوای «مدیریتی زیرکانه»:

«منظور من از یک جامعه، یک بدنه ی سیاسی است که در آن یا انسان تسلیم نیرویی برتر شده است و یا از طریق اقتاع از وضع وحشیانه اش بیرون کشیده شده وبه آدهی هنفبط تبدیل گردیده است که آینده ی خود را در کار برای دیگران هی بیند؛ جایی که زیر حاکمیت این یا آن دولت، هر فرد، فرمانبردار کل جامعه است و همه با مدیریتی زیرکانه چون تنی واحد وادار به کار می شوند » (۴۴)

طبق معمول فکر کردن به این که با «زحمتکشان فقیر» (که مکررگفته می شود آینده خود را در کار برای دیگران می بینند) چگونه باید رفتار شود، همیشه تابع حتمی فرض کردن تداوم هطلق وضع کنونی آنان است.زیرا همین مندویلِ نسبیت گرا با لحنی آشکارا پدر مآبانه و کَلبی نگرانه تأکید می کند:

«من پند و اندرزهایی از خود به جای گذاشته ام که هرکز از آنها نباید عدول کرد. بر پایه ی این اندرزها فقیران قطعاً باید به کار گرفته شوند: دور اندیشی حکم می کند که نیازهاشان را تخفیف دهیم، اما اصفقانه خواهد بود اگر این نیازها را کاملاً ارضا کنیم. من از جهل به عنوان عنصری لازم برای آمیزه ی اجتماعی نام برده ام. تمام شواهدی که تصور نمی کردم نشان می دهد که تجمل باید در سراسر قلمرو پادشاهی عمومیت یابد. به همین گونه لازم دانسته ام که هالکیت خصوصی باید قساطعانه تضمین گودد.... هیچ تجمل خارجی نمی تواند مملکت را ضایع کند. اوج تجمل تنها در کشورهای با جمعیتی فراوان دیده می شود ، آن هم در اقشار بالای آن؛ هرچه این قشر بزرگتر باشد، پایین ترین قشر یعنی قشر زحمتکشان فقیری که همه چیز را برای دیگران فراهم می کنند، نبز باید به همان نسبت بزرگتر باشد». (۲۵)

آنچه از دیدگاه مندویل بزرگ ترین اهمیت را دارد، این است که فقیران (فقیرانی که همه ی رنج ها را تحمل می کنند و جهنمی ترین پابرهنگان کشور و بردگان زحمتکش اند) (۴۶) ، باید «همیشه تاما زیر نظر باشند» (۴۷) به دیگر سخن، اینان باید هم در موقع کار و هم در سطح جامعه، در چارچوب «تضمین قطعی مالکیت خصوصی» (۴۸) تحت کنترل قرار گیرند تا وظایف محوله به آنان که چیزی جز تولید و گسترش ثروت کشور نیست، به خیر و خوبی انجام گیرد.

«زیرا برای ازدیاد تنعم و تجمل در یک کشور بالاخره کسی باید کارها را انجام دهد» (۴۹) اگر فقیرا ن به خوبی مهار شوند، سودی دوگانه نصیب جامعه می شود: چرا که هم کار کردن و هم مصوف کردن، برای گسترش ثروت ملل لازم است. پس «به سود کشورهای ثروتمند خواهد بود که بخش بزرگی از فقیرا ن هرگز بیکار نمانند و در عین حال، آنچه را بدست می آورند دائم فرج کنند،

#### 10-4-4

مطالب بالا به رغم محدودیت دید اجتماعی مندویل، بینشهایی بنیانی در باره ی انگیزه های روانی و ضرورت های عینی و ساختاری نظام سرمایه داری از آغاز آن تا به اکنون است. نتیجه گیری های او در باره ماهیت «تجمل» از اهمیت ویژه ای برخوردارست. از آنجا که مندویل در محدوده ی دید طبقاتی خود، متفکری رادیکال است، با تمرکز روی پی آمدهای عملی و حیاتی موضوع به ریشه ی قضیه می پردازد:

«اگر هر چیزی، جز آنچه به طور بلافصل برای حداقل زندگی انسان به عنوان موجودی زنده لازم است، تجملی باشد (که براستی نیز باید چنین باشد) در آن صورت، در این جهان، حتا در میان وحشیان عربان چیزی غیر تجملی نمی توان یافت. همه کس خواهد گفت چنین تعریفی بیش از حد شدید است. من هم بر همین باورم. اما اگر حتا یک اینچ از این تعریف عقب نشینی کنیم، خوف دارم که دیگر ندانیم در کجا باید توقف کنیم.... هرگاه از نامیدن هر چیز دیگر جز آن چه مطلقاً برای ادامه حبات انسان لازم است، به عنوان تجمل دست بکشیم، در آن صورت دیگر چیزی به عنوان تجمل وجود نخواهد داشت چرا که وقتی نیازهای انسان بی شمار باشد، فراهم کردن آن ها، حدو هزی نخواهد داشت. (۵۱) بی جهت نیست که بسیباری چیزها که روزی چون بدعت های تجملی دیده می شد، اکنون حتا در اختیار فقیرانی است که به کمک های خبریه ی اجتماعی نیاز دارند، و حتا آن چنان ضروری محسوب می شود که فکر می کنیم هیچ مخلوق انسانی نباید به آنها محتاج باشد» (۵۲)

مندویل توجه خود را روی مطلب بسیار پراهمیت دیگری نیز متمرکز می سازد و آن هنگامی است که با طنزی عالی اشاره می کند که توجیهات گذشته - مبنی بر محکومیت تجمل و ستایش از فقر - نشانه ی دوگانگی عربانی میان «گفتار و کردار» به طور عام و گسستی آشکار، به طور اخص میان «اندرزها و زندگی» آنانی بود که با وجود مواعظ نجیبانه شان در باب قناعت، خود، غرق در مواهب ثروت بودند. قضاوت بُرا و طنز آلود او هنگامی که یقه ی شخص سِنِکا (Seneca) یکی از محترم ترین اخلاقیون گذشته را می گیرد، به راستی مقاومت ناپذیر است:

«من، حتا اگریك دهم نروت و مكنت سینكا را داشتم، می توانستم به اندازه ی او در باب مزایای شكیبایی و عضار ثروت داد سخن داده وفیس و افاده بفروشم و دو برابر آنچه او به طرفداری از فقر نوشت، بنویسم» (۵۳)

شخصیت ها به کنار، نظریه ی اخلاق گرایی مطلق، که پاداش رنج های واقعی این دنیایی فقیران را (دنیایی که در آن به دلیل ضرورت های سیاسی و اقتصادی مجبورند از طریق کار برای دیگران کسب معیشت، «زندگی خود را تأمین کنند») موکول به وعده ی آخرت می کرد، چیزی جز توجیه وضع اجتماعی نبود که در آن به دست آوردن «تجملات زائد» توسط شماری کم (که قرار بود به عنوان تنبیه نتوانند از «پل صراط» بگذرند) در عین حال به معنای محرومیت اکثریت عظیم مردم از دست رسی به نیازهای ابتدایی شان بود.

تردید نیست که انکشاف فعالیتهای تولیدی و توزیعی سرمایه، دستکم در کشورهای «کبیر و پر تحرک» از این جهت تغییرات عمده ای به وجود می آورد. از آن جا که بدون وجود نوعی مصرف، تولیدی نمی تواند وجود داشته باشد، گسترش تولید سرمایه داری، توزیع هرچه بیشتر کالاهای تولید شده را الزام آور می کند. این گرایش، با گذشت زمان گسترش می یابد، بویژه از آنجهت که با گرایش تکمیلی تولید به هقیاس وسیع ( Mass Production) پیوند می خورد؛ گرایشی که خود، با پیشرفت تقسیم کار و تکامل صنایع ماشینی مربوط است و توان بالقوه ی پیشرفت آن تنها با عرضه ی کالا به شمار کمی ثروتمند نه می تواند بطور کامل پیاده شود و نه از نظر اقتصادی بطور شایسته ای بکار گرفته شود. بنابرین، گرچه بسیار اغراق آمیز خواهد بود اگر گفته شود که در اثر این تحولات «همین فقیران امروز بهتر از ثروتمندان دیروز زندگی می کنند» گفته شود که در اثر این تحولات «همین فقیران امروز بهتر از ثروتمندان دیروز زندگی می کنند» اما حقیقت این است که شمار بسیار بیشتری از « فقیران زحمتکش» – چه به عنوان تولید کننده و چه مصرف کننده – تبدیل به افرادی «مفید» شدند و دیگر لازم نبود به عنوان «ولگرد» و چمانه بدوش»، به دار آویخته شوند: آن چنان که صدها هزار از آن ها در گذشته ای نه چندان دور حلق آویز شدند ( میشر شدند ( مانهانری هشتم).

آنچه در این جا باید قویاً تأکید گردد این است که بحث ما در باره ی گوایش واقعی به پیشوفت است و نه برداشت نوع متفاوت آن توسط متخصصان اقتصاد سیاسی بورژوایی. بحث و جدل های پایان تاپذیر این متخصصان در واقع بیان تتوریک (و توجیه) تضادهای سرشتی نهفته در خود این گرایش است. بنابرین اگر مندویل ، لادردیل (Lauderdale) و مالتوس جانب تجمل را می گیرند در حالی که ژان باپتیست سه (J.B.Say) ، ریکاردو و دیگران طرفدار «صرفه جویی» و «پس انداز» اند، اینان هردو وجوه مختلف یک گرایش ذاتاً متضاد توسعه را بیان می کنند. بنابرین کاری خودسرانه خواهد بود، اگر به یک طرف این دعوا مقام رفیع «روحیه» سرمایه داری» بخشیده و طرف دیگر را به فراموشی بسپاریم. به ویژه آن که اتفاقاً موضع طرف فراموش شده در واقعیت تاریخی، شکل غالب را داشته است.

**1**12 112 112

## گرایشها و ضد گرایشهای نظام سرمایه

## Tendencies & counter tendencies of capital system

### 10-4-1

با در نظر گرفتن ماهیت درونی سرمایه که مارکی آن را به مثابه ی «تضاد حی و حاضر» مشخص می کند، گرایش های عمده ی این نظام تولیدی - توزیعی، تنها زمانی قابل درک می شود که ضد گرایش ویژه ای را که هر گرایش معین بدان وابسته است (حتا اگر در این رابطه ی متقابل، یک جهت وابستگی دو طرفه و متضاد، برحسب شرایط اجتماعی - تاریخی غالب، لزوماً دست بالا را داشته باشد) به حساب آوریم. بدین سان ،در برابر گرایش سرمایه به انعصار، رفابت و به هماگونه در برابر تموکن، پواکندگی؛ در برابر جهانی شدن، ملی گرایی و ویژه گرایی منطقه ای در برابر تسادل، از هم گسیختگی تعادل و غیره، وجود دارد.

همین مسأله در مورد قانون گرایشی (Tendential Law) تاهش میزان بهره گیری (از کالا) نیز صادق است. همانگونه که دیدیم، این گرایش ابتدا به صورت اعاده ی حیثیت از «تجمل» و «اسراف» پدیدار می گردد؛ که با گسترش حوزه های مصرف همراه است، و از این رهگذر شمار هرچه بیشتری از «زحمتکشان فقیر» نیزبه حساب گرفته می شوند. پیشرفت نیروهای مولده، تهیه ی کالاهای با تنوع هرچه بیشتر را برای این اقشار، هم ممکن و هم ضروری می سازد. این رویدادها در دوران صعود سرمایه داری، بدون دست کشیدن از «طمع»، «صرفه جویی» و «پس انداز» به عنوان عوامل فرعی، ادامه می یابد.همین گرایش اما، در شرایط سرمایه داری

کاملاً پیشرفته، شکل اسراف بی حدوهوز و انهدام به خود می گیرد؛ منتهی در این مورد نیز از طریق ضرورت پس انداز و صرفه جویی و الزام گریز ناپذیر باز سازی سرمایه، به دنبال نابودی های دوره ای ناشی از «تولید بیش از حد»، با آن پدیده ها به سود تداوم نظام سرمایه، - به درجات مختلف - مقابله می شود.

در این جا اما، برای ارزیابیِ درست از روشی که گرایشها (و ضد گرایشها)ی غالب در تکامل سرمایه داری، از نظر تاریخی در آن انکشاف می یابد و از نظر ساختاری ظاهر می شود، بیان دو شرط مهم لازم است:

نخست آن که، چون عملکرد این نظام در سراسر تاریخ آن، عموماً با قانون توسعهی ناموزون مشخص می گردد، گرایشهایی که در آخرین پاراگراف ذکر شد، می تواند در نقاط مختلف جهان، به آشکال بسیار مشفاوت ظاهر شود؛ و این اختلاف بستگی به درجه ی تکامل و پیشرفت سرمایه های ملی کشور مربوطه و موقعیت کم یا بیش مسلط این سرمایه ها در چارچوب سرمایه ی جهانی دارد.

بنابرین امکان دارد که یك جانب پدیده ی به طور عینی به هم وابسته ی گرایش و ضد گرایش در یک کشور غلبه کشور غلبه کشور غلبه کشور غلبه داشته باشد، از این بابت کافی است به رنج های بی پایانی که زحمتکشان کشورهایی چون مکزیک و برزیل پس از برباد رفتن «معجزه» اقتصادی کشورهاشان با «صرفهٔ جویی» ها و «کمربند سفت کردن» های خود، باید تحمل کنند، فکر کنیم، در حالی که، ایالات متحد به ویژه و کشورهای پیشرفته ی سرمایه داری غرب به طور عموم باید زیر فشار اصل کاهش میزان بهره گیری (از کالا) به اتلاف مقادیر عظیمی از منابع ادامه دهند. با وجود این باید تأکید کرد که تنها می توان از غلبه ی نسبی یکی از دو جانب به هم وابسته در قانون گرایشی بالا سخن گفت، چرا که در این بُرهه ی تاریخی و با وجود خصلت به هم پیوسته و جهانی نظام سرمایه، حتا در بخش های از نظر سرمایه داری پیشرفته ی «جهان عقب مانده» نیز گریزی از تولید کالاهای زائد - به رغم ابلهانه بودن آن - پیشرفته ی «جهان عقب مانده» نیز گریزی از تولید کالاهای زائد - به رغم ابلهانه بودن آن - نیست .

#### 10-4-4

شرط دوم نیز که به همان اندازه پراهمیت است، مربوط به احکام تعیین کننده ی درونی خود این گرایشهای مختلف و وزندی نسبی آن ها در مجموعه ی تحولات نظام سرمایه داری است؛ زیراً صرف نظر از این که دگرگونی، تغییر در تأکیدها و جابجایی این گرایشها نسبت به هم یا در رابطه با ضد گرایش ویژه آن ها، در جاهای مختلف و زمان های متفاوت در تاریخ چه باشد (منظور خصوصیات صرفاً گذرایی است که برحسب روابط عتقابل اتفاقی میان نیروها و احکام تعیین کننده ی گوناگون، که خود بخشی ویژه از صحنه ی اجتماعی تاریخی است)، این گرایش ها فی نفسه دارای منطق درونی خود، در تطابق با نحوه ای هستند که در طول تاریخ انکشاف یافته اند و بنابرین حدود و مرزهای تکامل سرمایه داری را به طور عینی محدود خواهند کرد.

به این مفهوم، در عین حال که اثر متقابل و دیالکتیکی گرایشهای گوناگون برهم، تعیین کننده ی مشخصات هر گرایش یا ضد گرایش ویژه نسبت به پیکربندی کلی نیروهای اجتماعی و ضرورت های معین حاکم بر آن است، اما به هیچ رو نمی توان به شیوه ی تاریخ نویسی مابعد رانکه (Post-Ranke) صحبت از نسبیت گرایی و «فاصله ی مساوی ازخدا» کرد. زیرا در مسیر تاریخ در هرمورد یک جنبه (یا یکی از جوانب عمده)ی گرایشهای مختلف نام برده، خود را به عنوان جنبه ی غالب (یا به قول مارکس به عنوان جنبه ی تعیین کننده) — Übergreifendes Mo- (پا توجه به تاریخ ویژه ی هریک) می تواند آشکال بسیار گوناگون به خود بگیرد و حتا در گذار (با توجه به تاریخ ویژه ی هریک) می تواند آشکال بسیار گوناگون به خود بگیرد و حتا در گذار از یک دوره ی تاریخ سرمایه داری به دوره ی دیگر ، به طور کامل، معکوس گردد.

از این روست که در دراز مدت و با پیشرفت تاریخی نظام سرمایه، به عنوان یک نظام تولیدی به سوی حدود و مرزهای نهائی ساختار خود، انعصار به غلبه بر رقابت گرایش پیدا می کند. از سوی دیگر، آن پدیده های انعصاری اولیه که وجه مشخصه ی فعالیت های «امپراتور سازی» از سوی «کشورهای کبیر و پرتحرک» بود، (به عنوان نمونه ی خوبی از معکوس شدن پدیده که لحظه ای پیش اشاره کردیم) به مرور جای خود را به غلبه ی رقابت شدید (و اقدامات ضد انحصاری مربوطه توسط دولت سرمایه داری) در دوران میانی تکامل سرمایه داری می دهد. این پدیده اما، دو باره و آن هم با قاطمیتی دهشتناک، در قرن بیستم و به ویژه در چند دهه ی اخیر به نفع انحصارهای غول آسا معکوس می گردد (۵۴). و این در حالی است که داد و فغان و هیاهوی رقابت به عنوان توجیه مشروعیت نهایی نظام سرمایه گذاری خصوصی با ریاکاری بی شرمانه ادامه دارد.

نکته ی پراهُمیت آن است که حتا اقدام به «ملی زدایی» (یا «خصوصی کردن») دوران پس از جنگ نیز از این لحاظ دستخوش تغییری عمده گردیده است. به طور مثال هیأت حاکمه ی انگلیس در سال های پس از جنگ، در ابتدا - و پس از استهلاک قروض صنایع ورشکسته ی فولاد از بیت المال مردم - راضی به واگذاری مجدد این صنایع به سرمایه داران خصوصی در حال رقابت بود. بزودی اما، مشکلات، دوباره در همه جا آن چنان از سرگرفته شد که نه تنها نیاز به دور دیگری از «ملی کردن» (یا نجات این صنایع از ورشکستگی با پول دولت) پیدا شد، بلکه مجبور شدند به شکست این نوع سرمایه داری نیز اذعان کنند، که از نظر تئوریک برایشان خجلت آور بود.

پس تعجب آور نیست اگر در سال های اخیر شکل غالب «خصوصی کردن های مجدد» تشکیل انصارهای خصوصی سراسری – مانند « British Gas and ، «British Telecom » مانند « Electricity » یا شرکت های انحصاری آب رسانی – است، که با دهن کجی کامل به همه، حتاامکان رقابت (و خطر کردن های همراه آن )را در محدوده ی کنترل قانونی توسط دولت سرمایه داری از میان برده اند

در گرایش به تعرکز و ضد گرایش آن یعنی پراکندگی نیز از جهت انکشاف تاریخی، به همان ترتیب که در مورد انحصار و رقابت گفتیم، جنبه ی تعیین کننده با تمرکز خواهد بود. گرایش به جهانی شدن سرمایه نیز در دوران ما به وضوح کاملی برویژه گوایی منطقه ای و ملی، به شکل افزایش مقاومت ناپذیر قدرت شرکتهای فراملیتی در تمام کشورهای سرمایه داری – حتا به قیمت حل نشدن تضادهای موجود در چنین روابطی – غلبه دارد. اما آن چه به همان اندازه اهمیت دارد، این است که در نهایت، این، تلاطم و از هم گمیختگی تعلال است که جنبه ی تعیین کننده را در نظام سرمایه داری تشکیل می دهد، نه گرایش تکمیل کننده ی آن یعنی تعلال. این مسأله به رغم تمام تئوری ها و سیاست های عملی بی شماری که در قرن بیستم وقف تضمین تعادل این نظام گردیده است، باز هم صادق است. خصلت درنهایت غالب گرایش به گمیختگی تعادل (یا خود نمایی آن، به صورت عامل تعیین کننده تر نظام برای تجدید سازمان فرویاشی های دوره ای تعادل (آن هم با ز تلاش های هرچه فزاینده تر نظام برای تجدید سازمان فرویاشی های دوره ای تعادل (آن هم با کمک مستقیم و بی شرمانه ی دولت) نمایان می گردد. در حالی که تا گذشته ای نه چندان دور، به نظر می رسید که تجدید سازمان این فرویاشی های خودی خود انجام پذیر است.

غلبه ی یک جنبه بر جنبه ی دیگر، در مورد موضوع بحث مابه همان اندازه نیز صدق می کند؛ چرا که کاهش یافتن هیزان بهره گیسری (از کالا) هم اکنون و در چارچوب سوخت و ساز اجتماعی ~ اقتصادی سرمایه داری وضعی مهار ناشدنی به خود گرفته است. گرچه اکنون، اتلاف باید ابعاد نجومی به خود گیرد تا بتواند بعضی شواهد سرسام آور خود را به جامعه تحمیل کند، اما از سوی دیگر همان گونه که خواهیم دید، نیاز به تأمین چنین هزینه های کمر شکنی برای تولید تصاعدی

وسایل و ابزار نابود کننده، امروزه خود را - حتا در پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری- به آشکالی نشان می دهد که پیش از این تصور ناپذیر بود: یعنی با «قطع» بودجه یا «صرفه جویی» در نمام زمینه های بازتولید اجتماعی، از آموزش گرفته تا بهداشت و از آن مهمشر در زمینه نیازهای ابتدایی بیمه اجتماعی. تو گویی که دولت های سرمایه داریِ مختلف می خواهند هرروزه حقی قت این نظریه ی مارکس را که سرمایه به راستی «تضاد حی و حاضر» است، ثابت کنند.

## حدود و مرزهای بیرون کشیدن مازاد، تحت قوانین اقتصادی

## The limits of Economically regulated Surplus Extraction

#### 10-4-1

مندویل از «تجمل» بر حسب آن نیازهای بنیانی جسمی - بیولوژیک که ارضای آنها لازمه ی ادامه بقای انسان است، تعریف «سختی» ارائه می دهد. از سوی دیگر او به درستی می افزاید که اگر این تعریف از تجمل (یعنی آن چه بیش از نیازهای مطلقاً حداقل است) را رها کنیم - همان گونه که به نظر او باید این کار را بکنیم، چرا که این تعریف بیش از اندازه سخت است - در آن صورت «نخواهیم دانست در کجا باید توقف کنیم» .

این نتیجه گیری نشان دهنده ی یک هعفل واقعی و بنیانی است که اتفاقاً در چارچوب نظام سرمایه هطلقاً غیر قابل حل است: زیرا این نظام - نه به خاطر نقص دانش (که در اساس برطرف کردنی است) بلکه در نتیجه ی الزامات و تضادهای سرشتی آن - به راستی «نمی داند در کجا باید توقف کند».

مندویل، خود به دوفقره از دشواری های عمده ی مورد بحث اشاره می کند. نخست، آن که به دلیل شیوه ی متناقضی که نظام تولید سرمایه داری مطابق آن پیش می رود، ناگزیر موجب افزایش «نیازهای غیر ضروری زندگی» می گردد. (۵۵)

به دیگر سخن، مسأله عبارت از آن است که در چارچوب این نظام، هیچ معیار عینی برای تعیین این که چه اهداف تولیدی باید اتخاذ گردد و دنبال شود و کدام یک از این اهداف می تواند در دراز مدت مشکل آفرین باشد، وجود ندارد. افزون بر آن، نبود چنین معیارهایی

به هیچ رو اتفاقی نیست؛ زیرا تا جایی که به حدود و مرزهای نهاییِ نظام سرمایه نرسیده ایم، مسأله ی ابداع نوعی بدیل به جای افزایش «نیازهای غیر ضروریِ زندگی» از هرگونه اهمیت عملی عاری به نظر می رسد. و از آنجا که طرفداران دیدگاه منافع سرمایه نمی توانند به وجود حد و مرزهای عینی و ساختاریِ این نظام اذعان کنند (چرا که چنین حدو مرزهایی تنها از دیدگاه نقادانه ی یک آلترناتیو رادیکال قابل درک است)، ترجیح می دهند فرض کنند تا آنجا که به ادامه ی حیات چنین نظام تولیدی مربوط است «تنها حدو مرز، آسمان بی انتها است»، و لاجرم باید پی آمدهای منفی این مسأله را نادیده بگیرند.. این برداشت اتفاقاً حتا در مورد شمار نسبتاً اندکی از متفکران، مانند مندویل که این معضل را در متنی محدود دیده است و از این رو تنها با انگشت گذاردن بر شیوه ی رفتار افراد ی معین که «ناسنجیدگی شان» نمی تواند انعکاسی منفی بر «مجموعه ی موزون و منجیده ی نظام» گذارد، نیزصادق است.

مندویل با معضل دومی که مطرح می کند نیز، با همین روحیه برخورد می کند، و بنابراین پی آمدهای آن حتا از دید متفکری تیزبین و بسیار اصیل چون او هم پنهان می ماند. مهم اما آن است که ابهام در معیارهای به کار برده شده از سوی او به اندازه ی کافی روشنگراست: زیرا در عین حال که با تأیید، از این صحبت می کند که پی آمد ضروری رها کردن تنها تعریف سخت از تجمل، آن است که «دیگر چیزی به عنوان تجمل وجود نخواهد داشت»، اما بی درنگ و از طریق جابه جایی ابهام آمیز لغت «هست» با «باید» در اندیشیدن هایش، از روبارویی با مقوله حدود عینی تجمل، شانه خالی می کند. و این هم در حالی است که او روال بحث خود را به طور شگفت انگیزی با این ادعا که «اگر نیازهای انسان بی شمار باشد آنچه باید آن ها را فراهم کند، حد و مرزی نخواهد داشت» یایان می دهد.

طبیعتاً از بیان این که یک چیز «نباید حد و مرزی داشته باشد» به هیچ رو نمی توان نتیجه گرفت که در واقع حد و هرزی برای آن وجود ندارد اما بدیهی است که همین اذعان به وجود حدود عینی در واقعیت، به خودی خود مفهوم «نیازهای نامحدود» را به غایت مشکل آفرین می کند، و در این جاست که انمکاس ضروریات اجتماعی - ساختاری عینی در بنیانهای نوعی فکر ممین نمایان می گردد؛ زیرا از آن جا که دیدگاه سرمایه با پذیرش هرگونه حد و مرزی ناسازگار است، عدم حساسیت مندویل نسبت به خصلت بسیار مشکل آفرین «نیازهای بی شمار انسان»، نمی تواند چندان هم اتفاقی باشد. توصیف پراشتیاق او از رابطه ی جدید میان نیازهای نامحدود فرضی و ارضای آنها و مشروعیت بخشیدن قطعی به این روابط نیز به همان ترتیب باید از طریق این فرض که ارضای بی حد و مرز پایه در باید دارد، موجه این فرض که ارضای بی حد و مرز پایه در باید دارد، موجه (و قابل پذیرش) جلوه داده شود. (شرایط واقعی امور البته کاملاً متفاوت است، چرا که خود

«نیازها» از نظر بیولوژیک نه ثابت است و نه نا محدود، بلکه ابماد آن ها همیشه مشروط به عوامل اجتماعی است، یعنی بر حسب موقعیت و در هم آهنگی با توانایی های بالقوه تولیدی و الزامات تبادل سوخت و سازی موجود با طبیعت محدود می شود یا افزایش می یابد). (۵۶)

افزون بر آن، صرف این واقعیت که مندویل حاضر است در واکنش به منتقدان خود، از پخش بزرگوارانه ی «تجملات» به «فقرای زحمتکش» دست بردارد و بدین ترتیب یک شرط معدود کننده به وجود آورد، به هیچ رو موجب از میان رفتن معضلات شناخته شده نمی گردد. نخست به این دلیل که گفته می شود بعضی «تجملات» – گرچه مطابق معمول باز هم ادعایی می شود، بی آنکه معین شود کدام تجملات و چه شماری از آن ها – به طور موجه به زحمتکشان فقیر داده می شود، تا هم در آن ها برای سخت کوشی بیشتر، انگیزه به وجود آورد و هم گسترش مطلوب تولید و تجارت را برانگیزد. دوم آن که چون این مطلب که «تجمل» مقوله ای هسلمآ تاریخی مطاوب تولید و تجارت را برانگیزد. دوم آن که چون این مطلب که «تجمل» مقوله ای هسلمآ تاریخی است – و بنابراین آنچه در گذشته تجمل محبوب می شد، امروز آن چنان جزو ضروریات شده که «هیچ انسانی نباید به آن محتاج باشد» - پس محدودیت های پیشنهادی مندویل در مورد فقیرا ن ( «دادن قدری اما نه بیش از حد به آنها ») به مثابه ی یک اصل عملی و راهنما، مطلقا بی فایده است. زیرا به دلیل گرایش مقاومت ناپذیر سرمایه به گسترش ( که مندویل قطعاً به درک آن ناثل رفت و آن هم نه به دلیل رشد روشن بینی، که به دلیل ناچاری آن در برداشتن قیود «قلّت بیش از رفت و آن هم نه به دلیل رشد روشن بینی، که به دلیل ناچاری آن در برداشتن قیود «قلّت بیش از حد» از سر راه خود چرا که آیجاد محدودیت در مصرف موجب محدودیت در خود نظام تولیدی سرمایه می گردد.

### 10-4-4

ناتوانیِ نظام سرمایه در تعیین نوعی حدود معقول و عملاً قابل مشاهده، یکی از خصیصه های تعیین کننده ی تحول سرمایه داری است که پی آمدهایی گسترده از جهت قابلیت دوام این نظام دارد. یکی از نشانه های ضعف نظام از این لحاظ آن است که اقتصاد سیاسی بورژوایی باوجود کوشش های بی شمارش به ارائه ی تعریف رضایت بخشی از «مصرف سازنده و مصرف غیر سازنده» (و در همین راستا تعریفی از کار سازنده و کار غیر سازنده) قادر نشده است: چرا که تحمل ناپذیری هرگونه حد و مرز به طور اعم، امکان فرمول بندی معیارهای حد و مرز عینی به طور اخص را نیز از میان می برد.

بدیهی است که «رباخواری» و «طمع» از همان آغاز باید به عنوان پدیده هایی غیرسازنده و

انگلی محکوم شود، چرا که منافع عینی و ضرورتهای ساختاری گسترش سرمایه ایجاب می کرد که هرنوع سرمایه ای «باید به کار انداخته شود»؛ همان گونه که «فقیران» (و «ولگردان» و «خانه به دوشان» بی فایده ی پیشین) نیز « باید به کار گرفته شوند» اما پس از آن که همه ی این ها گفته شد و صورت عملی به خود گرفت، دیگر نمی توان مشخص کرد که چه نوع کاری - کاری که اکنون عملاً و از طریق تسلط سرمایه ی صنعتی هم سرمایه و هم نیروی کار، به آن «گرفته شده اند» - و چه نوع کالاهایی که از فرایند این کار به دست می آید، بیشتر یا کمتر مطلوب است؛ چون از دیدگاه سرمایه، این کالاها تا زمانی که موجب رشد و گسترش (سرمایه) می شوند، همه دارای نتایج یکسان هستند.

به همین دلیل نیز در مرحله ی خیلی بعدتر تاریخی در مسیر تحول سرمایه داری، رشد، فی نفسه، باید به صرف این که رشد است، به صورت یک ارزش که هیچ، بلکه به صورت یک مدل واره ی ارزش درآید؛ بدون این که اهمیت این رشد پیشنهادی در شرایط معین ارزیابی گردد؛ چه رسد به این که پی آمدهای انسانی و درازمدت آن مورد توجه قرار گیرد. در عوض آن چه به راحتی بر اوضاع حاکم می شو د، عبارت از همانگوئی (Tautologi) بی محتوایی است که بهره وری کار را به مثابه ی بهره وری کار تعریف می کند. و این تنها به دلیل مقتضیات اولیه ی منطق و یا ظرافت های تشوریک هم نیست. بعد عملی مسأله این است که چون نظام سرمایه منطق و یا ظرافت های تصوریک هم نیست. بعد عملی مسأله این است که چون نظام سرمایه نمی تواند محدودیتی برای خود قاثل شود، به همین دلیل نیز نمی تواند میان رشدیك کوداد و رشد بك عده ی سرطانی تفاوتی قائل شود، زیرا از دیدگاه معادلات عملی و کوته بینانه ی سرمایه - و نیز ترجیهات تئوریک پیچ در پیچ آن - این هر دو باید به یک مخرج مشترک برسند که آن هم توجیهات تئوریک پیچ در پیچ آن - این هر دو باید به یک مخرج مشترک برسند که آن هم شودرت تولید مثل سلول است»

چنین نپذیرفتن علنی هرگونه محدودیتی در نظام سرمایه، ریشه در نوع آن تغییر بنیانی دارد که در جریان تحول تاریخی مناسبات غالب پیشین در ارتباط با بهره وری (Use) به وجود آمد. نتیجه ی این تغییر آن بود که سودهند بودن با فابل فروش بودن مُرادف شد و به این ترتیب بند ناف شیوه ی تولید سرمایه داری با نیاز مستقیم انسان کاملاً قطع گردید و تنها صورت ظاهری از آن برجای ماند. به طور هم زمان، جای آشکال مبادله ی پیشین را - که با تمام محدودیت هایش با نیاز انسان رابطه ای مستقیم داشت - تسلط ارزش مبادله ای (Exchange Value) گرفت. به طوری که از آن پس دیگر کسی نمی توانست از نفس مبادله تصوری داشته باشد، مگر آن که بر حسب تعریف، مبادله ی رمساً برابر کالاها باشد که صرفاً در چارچوب کمی روابط مبادله ای شینی وار (Reified) صورت می گیرد.

در این چارچوب فکری، «مبادله ی جهان شمول» مفهومی ندارد جز پذیرفتن ارزش مبادله ای

جهان شمول به عنوان تنها اصل سمت و سو دهنده ی عملی تولید فرآورده های مادی و فکری. چنین برداشتی از مبادله، تناقض ۱۸۰ درجه ای با مفهوم مارکسیستی آن دارد. مبادله به مفهوم اخیر عبارت است از بارور ساختن مبادله ی توانایی های خلاقه ی انسان از هرنوع آن – از مهارت های تولید مادی گرفته تا دانش و لذت های غنا بخش کارهای هنری –، به شکل کاملاً تعاونی و در فراسوی قوانین تنگ کالایی و روابط استثماری که کار را زیر سیطره ی خود می کشد. بنابر این برابر دانستن «مبادله» و « ارزش مبادله ای » از دیدگاه سرمایه داری، نه تنها در رابطه با آشکال محدود، دست و پاگیر و در نتیجه مشکل آفرین مبادلات شناخته شده ی گذشته، گمراه کننده است بلکه در پرتو وجود نوع بالقوه آزاد، اجتماعاً خلاق و به طورفردی ارضا کننده ی تحقق آن به صورت هبلاله ی جهان شمول حقیقی آینده، حتا بیش از آن، دروغین و خود سرانه به نظر می رسد.

## کاهش میزان بهره گیری (از کالا) و معنای «وقتِ آزاد»

# The Decreasing Rate of Utilization and the meaning of "Disposable Time"

10-0-1

همان گونه که دیدیم، حتا در نظام صنعت دستی شهری (که ارزش مبادله در آن نقش مهمی پیدا کرده است)، هدف مستقیم و عمده ی تولید، برای صنعتگر و استاد کار، تأمین معاش و بنابراین ایجاد ارزش استفاده است، نه ثروت یا ارزش مبادله به مثابه ی ارزش مبادله. بنابرین «تولید همیشه تابع مصرفی معین و عرضه تابع تقاضا ست و از این رو گسترش آن نیز آهسته است» (۵۷) بدین ترتیب چون تولید سخت در قید و بند محدودیتهای تقاضاست و از این رو گسترشی آهسته دارد، میزان بهره گیری از یک فرآورده، به خصوص باید بالا باشد و شمار مردمی که به دایره ی در حال گسترش مصرف کشیده می شوند، باید به همان نسبت پایین باشد. بنابراین هر پیشرفت عمده از این جهت الزاماً موکول به از میان برداشتن مانع اصلی از سر راه انباشت سرمایه خواهد بود؛ و این مانع نیز عبارت است از: خصفت غیر قابل فرید بودن (یا کالایی نشدگی) نیروی کار: زیرا تاجر - که اصناف با دقت هرچه تمام تر مواظب دخالت هایش در قلم رو خود هستند - «می تواند هرنوع کالا را بخرد، اما نیروی کار را به عنوان یک کالا قلم رو خود هستند - «می تواند هرنوع کالا را بخرد، اما نیروی کار را به عنوان یک کالا نمی تواند خریداری کند» (۵۵)

تعت چنین شرایطی «کارگر و ابزار و وسایل کارش در مجموع همچون حلزون و صدفش به طور تنگاتنگی به هم پیوست، باقی ماندند. بنابراین، این نقص صنعت دستی می بایست برطرف شود و کارگر از وسایل و ابزار کارش جدا شده این وسایل به سرهایه تبدیل کردد، (۵۹) اما به محض این که جدایی کارگر از وسایل و ابزار کارش (و باز تولید خودش) تحقق یافت، راه برای پیشرفتی پویاتر کاملاً باز می شود: چرا که اهداف و برنامه های تولیدی، دیگر در قید و بند (و تابع) محدودیت های مقدار معینی مصرف نیست، بلکه می تواند تا حد زیادی از آن پیشی گیرد و به این ترتیب هم تولید و هم «تقاضاهای برانگیخته از سوی عرضه»، از طریق اثر متقابل و جدید بر یکدیگر افزایش یابد.

باوجود این، کاربرد چنین سلاحی (که منحصر به سرمایه است) همچون شمشیری دو لبه است. زیرا برداشتن قید و بندهای پیشین از سر راه مصرف و اتخاذ روشی فعال و برانگیزنده (و با گذشت زمان هرچه بیشتر فریب کارانه)، در رابطه با بالا بردن تقاضا، به طور هم زمان به معنای از میان رفتن توانایی سرمایه در برقراری حد و مرزی بر روندهای تولیدی خود، بدون سقوط به حالت رکود و بحران اقتصادی است (در حالی که در نظام های پیشین، این حد و مرز توسط تقاضای معین برای مصرف مستقیم تعیین می شد).

سرمایه، باارزش استفاده (که با نیاز مطابقت مستقیم دارد) و ارزش هباداهای، صرفاً به عنوان دوچیز جدا از هم رفتار نمی کند، بلکه چنان عمل می کند که اولی را تابع دومی کند. همان گونه که در پیش اشاره شد، این کار در زمان و مکان خودش، نشانگر ابداعی بنیانی بود و آن چنان افق هایی برای پیشرفت اقتصادی گشود که پیش از آن تصور ناپذیر بود. چنین ابداعی پایه در این درک عملی داشت که هر کالای به خصوص، از جهت میزان ممکن بهره گیری (از کالا)، از یک سو می تواند پیوسته مورد استفاده قرار گیرد و یا از سوی دیگر - بی آنکه از جهت الزامات گسترش یابنده ی شیوه ی تولید سرمایه داری، قابلیت استفاده ی خود را از دست دهد - اصلاً مورد استفاده قرار نگیرد.

در نتیجه، چون برای این نظام به هیچ رو مهم نیست که آیا خصلت رابطه ی فرد با کالا بر مبنای حداکثر یا حداقل میزان بهره گیری از کالا قرار دارد، برای سرمایه امکانات بالقوه ی تازه ای از این رهگذر پیدا می شود. از دیدگاه سرمایه تنها یک چیز اهمیت بنیانی دارد و آن این است که با عمل فروش یک کالا، کمیت معینی ارزش مبادله تحقق می یابد؛ و به هیچ رو مهم نیست که آن کالا پس از فروش مورد استفاده دائم قرار می گیرد، بسیار کم مورد استفاده قرار می گیرد و یا اصلاً مورد استفاده قرار نمی گیرد. (مانند یک دوربین عکاسی که ممکن است من تنها سالی یک بار هنگام تعطیلی از آن استفاده کنم)، علت این مسأله نیز آن است که سرمایه،

«مفیدبودن» (Usefullness) و «فایده مندی» (Utility) را برحسب قابلیت فروش کالا تعیین می کند؛ و این یکی از الزاماتی است که زیر تسلط و در قلمرو ارزش مبادله ای می تواند تحقق یابد.

همان گونه که مارکس اشاره می کند: «ارزش مبادله ای یک کالا، از این طریق افزایش نمی یابد که آیا ارزش استفاده ی آن کالا به طور کامل تر و سودمندتری بهره گیری شده یا نه » (۶۰) همین مسأله به شکل معکوس آن در مورد ارزش استفاده نیز صادق است. بنابراین اگر ارزش استفاده ی کالایی را کاهش دهیم و شرایطی به وجود آوریم که این کالا «ناکامل تر و با سودمندی کمتر» مصرف شود، این عمل هراندازه از جهات دیگر شنیع و زشت باشد، ارزش مبادله ای آن را تحت تأثیر قرار نخواهد د اد و به محضی که داد و ستد آن از نظر تجاری صورت گیرد، این، خود نشانه ی «مفید بودن» کالای معین، برپایه ی میزان فروش آن است و از دیدگاه سرمایه نباید دلواپس هیچ یک از جوانب دیگر آن بود. درواقع هرچه یک کالای معین کم تر مورد بهره گیری واقعی و مکرر قرار گیرد (و در عوض هرچه زودتر دور انداخته شود) و از این طریق برای آن تقاضای مؤثر بیشتری ایجاد گردد، چنین وضعی از دیدگاه سرمایه مطلوب تر است، چرا برای آن تقاضای مؤثر بیشتری ایجاد گردد، چنین وضعی از دیدگاه سرمایه مطلوب تر است، چرا

به این مفهوم، آن چه به راستی برای گسترش سرمایه سودمند است، نه افزایش میزان بهره گیری از یک کالا - مثلاً یک پیراهن - بلکه به عکس کاهش ساعات استفاده از آن در روز است. زیرا تا زمانی که چنین کاهشی همراه با گسترش مناسب قدرت خرید باشد، این (کاهش بهره گیری)، برای پیراهن دیگری تقاضا به وجود می آورد. اگر بخواهیم این پدیده را شکل عام تری دهیم، می توان گفت: چنانچه نوغ بهره گیری از نوعی کالای ویژه بتواند مثلاً از ۱۰۰٪ به ۱٪ کاهش یابد، در حالی که تقاضای مصرف آن را ثابت نگه داریم، تکثر ارزش مبادله ای با این حساب صد برابر (یا رقم سرگیجه آور ده هزار در صد) خواهد بود. واقعیت این است که چنین گرایشی برای کاهش میزان واقعی بهره گیری (از کالاها)، دقیقاً یکی از شیوه های اصلی بوده است که سرمایه با کاربرد موفقیت آمیز آن، در طول تکامل تاریخی خود به رشد واقعاً تصور نایذیری دست یافته است.

اما در سوی دیگر معادله ی اقتصادی - اجتماعی سرمایه، شاهد آن هستیم که به دلیل وجود تضادهای آشتی ناپذیر موجود در پویش درونی این نظام، چنین دست آوردهایی که در ابتدا مثبت و مفید بوده، آن چنان به ضد خود تبدیل می شود که در چارچوب کالا تولیدی، راه حلی برای آن متصور نیست.

در شکل بندی (فرماسیون) های اقتصادیِ پیش سرمایه داری، زمانی که «کار و وسایل تولید مانند حلزون و صدفش کاملاً به هم پیوسته بود»، نظام تولید می بایست در ثمام ابعاد خود تکامل یابد (یا محدود بماند). در واقع آنچه معنای اولیه ی «اقتصاد» به معنای «مقتصد بودن» را تعیین می کرد، همین بود. زیرا، وسایل تولید موجود، در رابطه ی مستقیم با نیازهای اعضای جامعه – و بر حسب شرایط برخاسته از موقعیت کمابیش استراتژیک طبقات اجتماعی مختلف، در چارچوب ساختاری آن جامعه – حدود نوع فعالیت تولیدی ای را که در جامعه ی معین می بایست دنبال شود، چه به طور مثبت و چه منفی مشخص می کرد. بدین ترتیب حتا اگر بتوان گفت که بیرون کشیدن مازاد، از طریق فشار و اجبار سیاسی، زیر کنترل مستقیم طبقات صاحب امتیاز (که ابنیه ی عظیم مانند اهرام مصر و قصرهای عصر فئودالی شاهدی بر آن است) – که به هر حال در مقایسه با بیرون کشیدن مازاد از طریق قوانین اقتصادی کارآیی بسیار کمتری دارد – از دیدگاه صرف اقتصادی، موجب مقدار زیادی اتلاف می گردد، فرایند بازتولید مربوط به جامعه اما، در مجموع خود، چه از جهت نیروی کار و چه به لحاظ منابع به کار گرفته شده، از اصول واقعی و اصیل اقتصادی پیروی می کنند. چنین به نظر می رسد که محدودیت های فرایند کار – فرایندی کم انواع مهارت ها، مواد، ابزار کار و فرآورده های آن در رابطه ی مستقیم با نیاز و بهره وری تنظیم شده است و در وحدت به هم پیوسته و تنگاتنگ با هم قرار می گیرد – از قضا به طور تاریخی به وجود آورنده ی محدودیت تعیین شده ی ظرفیت آن در تولید فرآورده های زائد و نابود تاریخی به وجود آورنده ی محدودیت تعیین شده ی ظرفیت آن در تولید فرآورده های زائد و نابود کننده نیز هست.

با ظهور سرمایه داری، تمام این شرایط به طور بنیانی تغییر می کند. نظام سرمایه، گرچه از جهات مختلف دارای قابلیت انعطاف است، اما به رغم تمام رؤیا پروری های تتوریک که وقف چنین آرزوهایی می شود، همین که تضادهای شیوه ی تولید سرمایه داری ظاهر شود، این نظام قادر نیست خود را صرفاً بر پایه ی یک وضع «ایستا» باز سازی کند. به عکس، این نظام باید «وضع سالم» خود را با احتراز هر چه شدیدتر از وضع «ایستایی» و «یک نواختی» نشان دهد و تمام اجزای تشکیل دهنده و متضاد خود را در مقیاسی هرچه وسیع تر بازسازی کند - زیرا همان گونه که مارکس این نکته را روشن می کند:

«سرمایه اگر از ۱۰۰ (واحد) به ۱۰۰۰ (واحد) افزایش یابد، در آن صورت نقطه ی آغاز، هزار خواهد بود و افزایش باید از آن جا آغاز گردد - ۱۰ برابر که هزار در صد باشد، چیزی نیست؛ سبود و بهره به نوبه ی خود تبدیل به سرمایه می شود. آن چه ارزش اضافی به شمار می رفت، اکنون به مثابه دستمایه به حساب می آید و بخشی از ترکیب ساده ی سرمایه می گردد (۶۱).

رابطه ی عملی سرمایه با «اقتصاد»، الزاماً تابع چنین احکامی می شود. اجبار به سودآوری در مقیاسی بطور حتم فزاینده - به گونه ای که در آخرین نقل قول دیده شد - چنان پی آمدهای سرسام آوری همراه دارد که به رغم آن که یک شرکت برای حفظ هستی خود در صحنه ی بازار چه اندازه «حسابگر»، «عقلانی» یا «صرفه جو» باشد (که به راستی هم باید باشد)، کل نظام در مجموع خودمطلقا اسرافگر و هدر دهنده است و باید دائم و در ابعادی هرچه عظیم تر چنین عمل کند.

نگاهی دقیق تر به شیوه ی کاربُرد اقتصاد در یک شرکت خاص، پرده از این راز بر می دارد که چرا و چگونه چنین «صرفه جویی» در اجزای نظام، اتلاف و اسراف در مجموع آن را به وجود می آورد، و آشکار می سازد که تضاد میان احکام « اقتصاد خُرد» و «اقتصاد کلان» در نظام سرمایه، از این لحاظ تضادی است ظاهری، زیرا، «صرفه جویی» در یک شرکت به خصوص، یک صوفه جویی دروغین و ساختگی است، این صرفه جویی نه تنها با اتلاف هغایرتی ندارد بلکه شیوهی لازم پیاده کردن، و نیز شکل خود انگیخته ی مشروعیت بخشیدن به اتلاف در اجزای تشکیل دهنده (یمنی «دنیاهای کوچک») نظام است.

اجبار در سودآوری، قانون همه جا حاضر، و حاکم بر عمل کرد نظام سرمایه، بوده و خواهد بود. این قانون است که باید هر عامل دیگر را بی توجه به پی آمدهای آن تابع خود کند. از این جهت هر عملی که تداوم سود آوری یک شرکت را تضمین کند، به همان دلیل، به عنوان فعالیتی از نظو اقتصادی کارآمد تلقی می گردد. در نتیجه، به رغم آن که شیوه ی انجام یک عمل تولیدی تا چه اندازه هدر دهنده و اتلاف گر باشد، تا زمانی که فرآورده حاصل از آن می تواند به طور سودآور به بازار تحمیل گردد، باید از آن به عنوان تظاهر درست و مناسب «اقتصاد» سرمایه داری استقبال شود. بنابراین به طور مثال حتا اگر ۹۰٪ از مواد و نیروی کاری که برای تولید و توزیع یک فرآورده ی سودآور – مثلاً یک فرآورده آرایشی مانند کرم صورت – صرف زباله های تبلیغاتی یا انواع بسته بندی های عجیب شده و تنها ۱۰٪ آن به مصرف ابداع ماده ی شیمیایی برصد که قرار است به طور واقعی یا تخیلی، به حال پوست صورت خریدار آن مقید باشد، تمام کارهای قرار است به طور واقعی یا تخیلی، به حال پوست صورت خریدار آن مقید باشد، تمام کارهای هدار هدر دهنده ی این جریان کاملاً قابل توجیه است، چرا که با معیارهای «کارآیی» و «عقلانی بودن» و «صرفه جویی» سرمایه داری مطابقت دارد و دلیل روشن آن هم سودآور بودن فرآورده است.

## 10-0-4

چنین فعالیت های تولیدی سئوال برانگیزی از اصل کاهش میزان بهره گیری (از کالا) جدا نیست. خود این اصل نیز تنها در ارتباط با جدایی اجباری «حلزون از صدفش» قابل درک

خواهد بود. زیرا به محضی که وحدت تنگاتنگ میان کارگر و وسایل تولید (با وجود تمام محدودیت های این وحدت) از طریق جدا کردن این وسایل از فرد کارگر، از میان برده شد، اجزای تشکیل دهنده ی فرایند کار، می تواند و باید، مسیر تکاملی سمت و سو یافته از سوی خود این اجزا را طی کند که نتیجه ی پایانی آن همین مظاهر ابلهانه است که همه ما با آن آشنا هستیم. باید به خاطر آورد که بیگانه شدن وسایل تولید از تولیدکنندگان، با دگردیسی مسخ شده ی این وسایل تولید به صورت سرهایه نیز همزمان هست. از این رو آن منطقی که این وسایل تولید، بعد از این باید از آن تبعیت کند، چیزی جز منطق گسترش الزامی سرمایه (یا نابودی آن) نیست. از این جهت، تکامل وسایل تولید، دیگر ارتباط مستقیمی با تکامل نیازهای انسان ندارد (یا این نیازها کمابیش محرک این تکامل نیست). این تکامل به تواناییهای بالقوه ی برخاسته از پیشرفت دانش مربوط به خود تولید نیز به طور مستقیم واکنش نشان نمی دهد و از آن بهره مند نمی شود. به عکس، چون وسایل تولید به سرهایه تبدیل شده است. (یعنی تنها تا آن جا وسایل تولید یک جامعه ی معین را تشکیل می دهد که از نظر اقتصادی ثابت کند **بغشی ارکانیك از سرهایه است** و خود را نیز عملاً چنین مشخص سازد) چنانچه منطق سرمایه اقتضا کند، باید خود را در هقابل نیازهای انسان قرار دهد و آن به اصطلاح «نیازهای تولیدی» را که مستقیماً به نفع تضمین انباشت سرمایه است، بر نیازهای موجود و در حال ظهور انسانها تحمیل کند. پیشرفت در مهارتهای علمی نیز به همان گونه، دیگر نه بر پایه ی نیازهای انسان یا در واکنش به این نیازها، بلکه تنها در صورتی که منافع نظام سرمایه را تأمین کند، به وسایل تولید مورد استفاده تبدیل می شود. به همین دلیل است که نه تنها برخی رشته های پژوهشی که سرشتی مولد و سازنده دارد، پی گیری نمي شود، بلكه حتا بخش زيادي از دانش موجود، همراه با اختراعات بي شمار و مفيد يا «بایگانی» می شود و یا در صورتی که با منافع سرمایه تناقض پیدا کند، به کلی واپس زده می شود. در واقع با دگردیسی بیگانه کننده ی وسایل تولید به سرمایه ی شیئی وار (Reified)، مفصل بندی ماشین تولیدی این نظام، باید چنان باشد که اگر الزامات تداوم باز تولید سرمایه حکم کند، این وسایل در خدمت مقاصد نابودکننده، و نه سازنده قرار گیرد.

بنابراین، وسایل تولید به لحاظ منطق درونی خود، دیگر وسایل اصیلی نیست، بلکه بخش ثابتی از سرمایه ای است که خود را به (جامعه) تعمیل می کند. این وسایل به مثابه ی «وسایل تولید»، شکل ویژه ای از سرمایه را نمایندگی می کند، اما از آنجا که تنها بخشی از سرمایه را تشکیل می دهد، بنابراین، در مجسموع خود تابع احکام این نظام تولیدی می باشد. «تکامل مستقل» این وسایل تنها به معنای استقلال از اهداف و نیازهای تولید کنندگان مستقیم است. در عوض بقای آنها، به پیروی از قانون انباشت بی وقفه ی سرمایه بستگی دارد، و از این جهت هیچ

گونه استقلالی ندارند. از آنجا که وسایل تولید، تجسم کمبت معینی از سرهایه است، بنابراین باید مطابق با شروط آن کمیت معین رشد کند (و چنانچه قادر به رشد کافی نباشد از بین برود). و این مسأله بی توجه به این اصل است که آیا از جهت سازندگی، توجیه اصیلی برای این رشد وجود دارد یانه؟ تعریف دایره وار بهره وری کار به مثابه ی رشد و رشد به مثابه ی بهره وری کار، توجیه (و امکان تصحیح) خود را با رجوع به این رابطه ی عملی مسخ شده پیدا می کند که تولید کنندگان (به مثابه ی «افراد بالقوه پربار اجتماعی» همراه با نیازهای تولیدی شان - که تکامل آزاد و ارضای آن ها به راستی می تواند آنان را پر بار و غنی سازد - ) در محاسبات سرمایه نادیده گرفته شده اندو سرمایه خود را به جای همه ی اینها هدف نهایی قرار می دهد.

این واقعیت که پویایی گسترش یابنده ی خود وسایل تولید، در درجه ی نخست توسط سرمایه، به مثابه ی سرمایه، و نه توسط ویژگی موجودیت وسایل به مثابه ی مواد و ابزار تولید تعیین می گردد، خود، دارای پی آمدهای وخیمی از جهت کاهش میزان بهره گیری (از کالا) است. این پی آمدها نه تنها در سطح کارخانه و ماشین ها، بلکه در عملکرد نظام تولیدی و توزیعی سرمایه در مجموع خود آشکارا دیده می شود.

همان گونه که در پیش اشاره شد، سرمایه ی خودگستر (Self-expanding capital) باید در نهام واحدهایی که بر آن افزوده شده، بازدهی سودآور داشته باشد و بدین ترثیب نه تنها قدرت خود، بلکه مشکلات (و تضادهایی) را که همراه با تبدیل ارزش اضافی به سرمایه ی تازه، برای دور جدید به وجود می آید، تشدید بخشد. و این فرآیند باید به طور پایان ناپذیر ادامه یابد ، بی توجه به حجم سهمناک سرمایه ی انباشته شده از پیش، که اکنون در تمام آشکال و عظمت خود (و البته از جمله وسایل تولید) تنها به عنوان نقطه ی آغازی برای حرکت گسترشی تازه در نظر گرفته می شود.

به این ترتیب، آن بخش معین از سرمایه که به وسایل تولید اختصاص داده می شود، حکم مرگش از همان لعظه ی آغاز کار صادر می گردد آن هم به این دلیل است که، در جریان تکثر و گسترش بی امان سرمایه، باید از این وسایل تولید (به مثابه ی بخش معینی از سرمایه ی مشروط و موقت که به طو رنا امیدانه ای محدود و نارساست) فرارفت (Transecend) . نظام سرمایه از همان آغاز پیدایش تاریخی خود نمی توانست بدون بیگانه کردن اجباری وسایل تولید از تولید کنندگان و تبدیل آنهابه سوهایه، تحرک لازم را به دست آورد. در عین حال، شیوه ی عملکرد و اقعی سرمایه آن است که ، بخش قابل توجهی از آن باید دائم خود را دوباره به وسایل تولید معینی – آن هم در مقیاس بی وقفه فزاینده – تبدیل کند تا بتواند بار دیگر، در مقیاسی باز هم بزرگ تر ، به شکل سوهایه دگردیسی پیدا کند تا قادر باشد دور جدیدو هربار بزرگتری از فعالیت خود

را آن هم به طور مکرر ادامه دهد. پس، تناقض پدیده در اینجاست که هرچه حجم سرمایه ای که به وسایل تولید اختصاص می بابد، بزرگ تر باشد (چرا که با توجه به معادله ی سرمایه ی خودگستر، ابزار و وسایل تولید به صورت یکی از اشکال موجودیت آن باید هم چنین عمل کند) فشار برای جای گزین کردن این وسایل، با وسایل (جدیدتر) و گسترده تری - که به نوبت منتظر اجرای حکم مرگ خود به دست خویش است - بیشتر می شود.

افزون بر آن، چون پویایی گسترش یابنده ی سرمایه به دلیل چنین الزاماتی باید شکل تراکم و تمرکز هر چه بیشتر به خود گیرد، بخش های به نسبت غیر کارآی مجموعه ی سرمایه اجتماعی با تبدیل شدن به «مازاد بر تقاضا» به ناچار باید به طور زودرس دور انداخته شود. واقعیت این است که این بخش ها تنها به حساب آن که شیوه ی عملکردشان، به آن شکل سودآور نیست، تنها از دیدگاه سرهایه داری به چیزهایی بالاستفاده تبدیل می شود. در حالی که همین بخش ها اگر در شرایط سازمان دهی کمتر متمرکز سرمایه و از آن بالاتر در صورتی که مجموعه ی سرمایه های انباشته شده ی اجتماعی در شرایطی غیر از چارچوب سرمایه داری، یعنی در نظام تولیدی غیر خصمانه ای زیر مدیریت خردمندانه ی تولید کنندگان همبسته قرار گیرد، می تواند سهم بزرگی در تولید فرآورده های اجتماعا مفید ادا کند.

بدین طریق، گرایش به سوی تمرکز و تراکم بی امان سرمایه، با پیروی از منطق احکام درونی خود - که در ابتدا نتیجه ی تضاد بین کار و سرمایه از یک سو و روابط خصمانه ی میان شمار فراوانی سرمایه های در حال رقابت از سوی دیگر است - تحت شرایط خودسرانه ی تحمیل انحصار و «میان بر زدن های» برخی احکام درونی نظام، به همان شدت پیش ادامه پیدا می کند و از آن رو گرایش به کاهش میزان بهره گیری را حتا در سطع بهره گیری از خود سرمایه نیز، نه تنها فال که تشدید می کند. مقوله ی «اقتصاد با اندازه» (Economy of scale) که این همه چهره ی آرمانی به آن داده می شود (در حالی که در نهایت چیزی بیش از توجیه شرم آور اشتهای سیری ناپذیر و آدم خوارانه ی سرمایه های کلان برای بلمیدن برادران و عموزاده های کوچک تر سیری ناپذیر و آدم خوارانه ی سرمایه های کلان برای بلمیدن برادران و عموزاده های متوسط نیز در برابر کاهش نرخ بهره گیری از سرمایه قادر به مقاومت نیست: و این که در این برهه ی تاریخی، برابر کاهش نرخ بهره گیری از سرمایه قادر به مقاومت نیست: و این که در این برهه ی تاریخی، شاید تنها بزرگترین مجتمع ها - و آن هم نه به طور رضایت بخش - توان مقاومت در برابر چنین پدیده ای را دارد.

از این لحاظ کافی است وضع کنونی صنایع اتومبیل سازی را یاد آور شویم؛ به دلیل آن که نه تنها در سه دهه ی گذشته، این همه کارخانه های متوسط و بزرگ اتومبیل سازی در سراسر جهان، از آمریکا گرفته تا انگلیس، فرانسه، ایتالیا، آلمان و غیره ناپدید شده است، بلکه به این دلیل نیز

که حتا کارخانه های نسبتاً بزرگ زیر پوشش کمک مالی دولت مانند شرکت لیلاند (که پس از غُسل تعمی د برآی آماده کردن بخش های سودآورش به «خصوصی شدن» نام گروه روور و آلامسال آلامسال آلامسال آلامسال آلامسال آلامسال آلامسال آلامسال آلامسال خود به همین بهانه ی «اقتصاد با اندازه» شمار زیادی شرکت های نسبتاً بزرگ را بلمیده بود - در حال حاضر دست به گریبان مشکلات عمده، ظاهر بخاطر ناتوانی در رویارویی با الزاهات تولیدی و گرایش به رشد بی وقفه ی «اقتصاد مناسب با اندازه» هستند، افزون بر آن، نگاهی دقیق تر، آشکار می سازد که ما در واقع گرفتار یک دور باطل (vicious circle) هستیم، زیرا «ظرفیت اضافی» جذب شده ی دیروز (تحت عنوان همین «اقتصاد با اندازه» که خود قرار است تابع «عقلانیت» باشد و برای توجیه استهلاک ضررهای عظیم آن از صندوق دولت، با این عنوان از آن استفاده می شود) تبدیل نوبه ی خود، پس فردا در شرکت عظیمی که ادعا می شود سرانجام دارای «اقتصاد با اندازه» کافی است که روند «عقلانی کردن ظرفیت» از طریق ایجاد ظرفیت اضافی باز هم دو باره از سرگرفته شود.

## 10-0-4

جدایی اجباری «حلزون از صدفش»، اگر از جهت نفس بهره وری کار مورد توجه قرار گیرد، به هیچ رو کم تر مسأله ساز نیست. زیرا، از آنجا که سرمایه تمام امور کنترل سوخت وساز اجتماعی - اقتصادی را غصب می کند، در حالی که خود تولید کنندگان به طور کامل از تعیین اهداف تولیدی در رابطه با نیازهاشان دور نگه داشته می شوند، بنابراین جز به حدا کثر رساندن سود، هیچ عامل سمت و سو دهنده ای برای پیشرفت بهره وری کار، باقی نمی ماند.

پیآمد این واقعیت که وسایل تولید به سرمایه تبدیل شده است و به این صورت باید به شکل هرچه فزاینده تر گسترش بابد آن است که، پیشرفت تکنولوژی نیز به صورت یک فعالیت خودگردان و در نتیجه متناقض در می آید.. متناقض به این مفهوم که هم خودگردان است (از آن جهت که با رهایی از قیود بلافصل نیازهای انسانی، قادر می شود راه پیشرفت خود را تا حد معینی به طور مستقل ادامه دهد) و هم باید به طور برده واری تابع احکام درونی منطق سودآوری سرمایه باشد. در نتیجه پیششرفت تکنولوژی می تواند برای تحسقق اهداف خودنهسشت اش (self-positing)، بی توجه به پی آمدهای منفی چنین سمت گیری خودگردانی شنابی بیش از اندازه گیرد، چه از جهت کاهش میزان بهره گیری – که از یک سو به صورت انبوه کالاهای مازاد برمصوف و

از سوی دیگر به صورت ظوفیت تولیدی اضافی ظاهر می شود - و چه از جهت تأثیر آن بر زندگی کارگران، پیشگیری و کنترل، پس از وقوع عادته و بعد از وارد شدن صدمه به صحنه می آید. در عین حال، عوامل تصحیح کننده ی ممکن نیز در چارچوب نظام سرمایه داری نسبتاً محدوداست؛ چرا که اثرات منفی خودگردانی تکنولوژیک - که در شرایط بحران به نظر می آید، با منافع حیاتی نظام در تضاد قرار می گیرد - در واقع (و حتا اگر از دیدگاه سرمایه ترجیح داده شود که تضادهای واقعی از انظار مخفی بماند) با احکام تغییر ناپذیر و مادی سرمایه که هدفش سودآوری است، هم آهنگی کامل دارد.

بنابراین، به رغم تمام داستانهای رؤیایی در باره «سوهایه داری با برفاهه»، این تضادها ناگزیر است به طور ناگهانی و با تکرار دردناکی پدیدار شود. فعالیتهای درمانی در چارچوب نظام جهانیِ سرمایه تنها به شکل علاج واقعه بعد از وقوع آن هم به شکل ترمیمی که سودآوری را در مجموع نظام حفظ می کند، امکان پذیر است. اصلاحات پیش گیرانه و روش های دست کاری نیز تنها به آشکال محدود خود طرح ریزی می شود. حتا مجتمع نظامی – صنعتی نیز به رغم آن که ابعادش در کشور مربوطه و در دوره ی تاریخی معینی به عنوان یک عامل تصحیح کننده ی «برنامه ریزی شده»، تا چه اندازه عظیم باشد، از این جهت، تنها می تواند، اثری محدود داشته باشد. تا آن جا که به زندگی کارگران مربوط می شود، الزامات مادی سرمایه ی سودجو در قلمرو تکنولوژی سازنده باید با هر شگردی – اگر از طریق داروی تلخ با کپسول شیرین نشد، در آن صورت با وسایل شدیدتر – تحمیل شود. انفجارهای متناوب از نوع «لودیت» ( Luddite ) علیه چنین تحمیل هایی، نشانه ی چنین تضادهایی است. این انفجارها اما، حتا اگر اشکال خفیف تری هم به خود گیرد، با وجود تمام تلاش ها که برای حذف واقعی (یا خیالی) آن به کار می رود، باز هم به خود گیرد، با وجود تمام تلاش ها که برای حذف واقعی (یا خیالی) آن به کار می رود، باز هم به خود گیرد، با وجود تمام تلاش ها که برای حذف واقعی (یا خیالی) آن به کار می رود، باز هم به صرفی یک تضاد آشنی نابذی و تکنولوژی به سرمایه و بالمکس، در تابعیت مستقیم الزامات مادی سودآوری، لاجرم از سر گرفته می شود.

خواست ها و مطالبات کارگران در رویارویی دائم تجدید شونده ی خود در برابر سرمایه، تنها به آن اندازه می تواند برآورده شود که بتواند با چنین چارچوب و سمت گیری، وفق داده شود. این واقعیت که حتا بهترین و صادق ترین متفکرانی که تحولات جاری را از دیدگاه سرمایه فرمول بندی می کنند، نمی توانند، خصلت آشتی ناپذیر چنین رویارویی ها را بپذیرند، خود، ماهیت پیچیده ی تمام کوشش های عملی را، که باید برای برخورد با آن ها ابداع شوند، به روشنی هرچه بیشتر نشان می دهد.

علاوه بر آن، با توجه به شرایطی که تضادهای بنیانی و ساختاری نظام اجتماعی خود را در آن

نشان می دهد - تضادهایی که همان گونه که دیدیم، از دید مندویل و بَبِج پنهان ماند - فقط می تواند نتایج هنفادی برای هر دو طرف آشتی ناپذیر این روبارویی به بار آورد، چرا که کارگر گرچه امتیازاتی به دست می آورد، منتها به بهای آن است که به تحمل شرایطی وادار می گردد که درآن، برای تداوم فرایند تولید سرمایه داری، زمان کار لازم دائماً کاهش می یابد، بی آنکه فدرت آن را به دست آورد که مشروعیت (ولزوم) سازماندهی کار را طبق اصل وفت آزاد (مدت، در الله داری) سازماندهی کار را طبق اصل وفت آزاد برابر تحمل سخت ترین شدائد و بی حرمتی های ناشی از بیکاری گستوده است. سرمایه از سوی برابر تحمل سخت ترین شدائد و بی حرمتی های ناشی از بیکاری گستوده است. سرمایه از سوی دیگر، موفق می شود، دست آوردهای کارگران را با افزایش بی امان بهره وری کار، به سود خود و خودگستری پویای سرمایه تبدیل کند، بی این که راه حل مناسبی برای معضلات فزاینده و بیامدهای خطیر بیکاری مؤمن و مهزاد تولید همواه آن - که نشانه ی فروپاشی محتوم و نهایی آن به عنوان یک شیوه ی تولید و بازتولید اجتماعی است - پیدا کند.

خود علم نیز در جهت پاسخ گویی به ضروریاتی بسیج می شود که ناشی از همین تضادهای بنیانی است. از این روست که تحت شرایط حاکم، بنیانی ترین کارآیی های علمی، به طور یک جانبه تابع نیازهای حیاتی سرمایه، برای تبدیل امتیازاتی - که خود گه گاه به کارگران می دهد - به سود خود می شود. جهت گیری آن، به رغم تمام خیال پردازی ها که در باره ی «علوم نابِ خود تکامل یابنده» می شود)، بنا به جایگاهی که در چارچوب تقسیم کار نوع سرمایه داری دارد، معطوف به وظیفه ی دوگانه ی اختراع هرچه بیشتر ماشین های تولیدی نوع « باصرفه» (Cost effective) است (که در درجه اول برای صرفه جویی در گار از یک سو و ابداع روش ها و فرایندهایی مناسب برای تولید کالا به مقیاس وسیع و به شکلی سودآور از سوی دیگر است). الزامات تولیدی صرفه جویی کار لازمی که بنواند از نظر دامنه، با حجم هرچه فراینده تر سرمایه به عنوان پیش فَرض و نقطه ی آغاز دور جدید گسترش سود آور آن تطابق داشته باشد، از این راه می تواند بر پویایی کلی فرایند کار سرمایه داری (در وضع جدایی ناپذیر داشته با شد، از این راه می تواند بر پویایی کلی فرایند کار سرمایه داری (در وضع جدایی ناپذیر آن با الزام ها و پویایی فرآیند «تحقق سرمایه») تحمیل گردد.

## 10-0-4

کاهش میزان بهره گیری (از کالا) همراه و ملازم تمام این احکام ضروری است. هم کمکِ خود کارگر به کاهشِ سازنده ی زمان کار لازم و هم الزام عینیِ سرمایه به تغییر دست آوردهای کارگران به سود خود، با کاهش میزان بهره گیری، آن هم در سطوح مختلف همراه است: از وضع کارگران و زندگی شان گرفته (که با گذشتِ زمان، شکل بیکاریِ فزاینده به خود

می گیرد) تا تولیدات اضافی و کاهش بهره گیری از کالا و به شکل هرچه بر باد دهنده تراستفاده از ماشین های تولیدی. تنها راه برون رفت قابل تصور از چنین تضادهائی از دیدگاه کارگران - یعنی کاربست عام و بهره گیری خلاق از وقت آزاد به عنوان اصل جهت دهنده ی تولید اجتماعی - بی شک مورد نفرت سرمایه است، چرا که نمی تواند درچارچوب باز تولید و تحقق سرمایه بگنجد، از این روست که تلاش برای از دیاد سرمایه ی شیشی وار و افزایش انتزاعی قدرت مولده ی جامعه ملازم با آن از حرکت باز نمی ماند، صرف نظر از آن که پی آمدهایش از جهت کاهش میزان بهره گیری و هدر دادن منابع مادی و انسانی جامعه چه باشد.

تصور وقت آزاد، از نقطه نظر کارگران، به عنوان وضعی که تأثیرات حیاتی و مفید بر فمالیت های زندگی تولید کنندگان همبسته بگذارد (تأثیراتی که تنها این تولید کنندگان می توانند برآورده کنند)، به شرط تجدید وحدت از دست رفته میان نیاز و تولید در سطحی از نظر کیفی بالاتر از آنچه تا کنون در رابطه ی تاریخی میان «حلزون و صدفش» وجود داشته، کاملاً امکان پذیر است. از دیدگاه سرمایه، به عکس «وقت آزاد» چیزی است که الزاماً یا باید از آن به سود گسترش سرمایه استفاده شود (از فروش انواع ابزار و وسایل «خودتان بسازید»، تا تجارتی کردن وحشتناک هرگونه «فمالیت تفریحی»، چه سکس، چه مذهب، چه هنر) و یا اگر نشود از آن به طور سودآوری استفاده کرد، باید صرف «وقت کُشی» گردد. به این دلیل است که استبداد سرمایه داری در مورد زهان حدائل (در تولید) همراه با کاهش میزان بهره گیری (از کالا) سستم زیر بار تضادهای خود از هم فرو پاشد.

اتخاذ راه هایی دیگر، از این لحاظ برای سرمایه به راستی محدودست. پس، نظام تولید و مصرف سرمایه داری، به دلیل وجود مرزهای نهایی اش، می تواند با عقب انداختن «لحظه ی سرنوشت» باز هم به کار خود ادامه دهد، آن هم به شرط این که :

۱ - حوزه ی مصرف مفروض بتواند چنان با موفقیت گسترش یابد که نیروی عظیم و درحال گسترش کار بتواند همگام با الزامات افزایش بهره وری کار دوام آورد و بتواند فرآورده های موجود را بی اشکال جذب کند؛ و یا

۲ سیک نیروی محدود و ایستای کارگری سیعنی عملاً نیروی کار در کشورهای پیشرفته ی سرمایه داری سیتواند تقاضاهای آن چنان پویایی به وجود آورد که قادر باشد از جهت دامنه و سرعت بالا رفتن میزان، با نیازهای ایجاد شده در درون نظام از جهت گسترش سرمایه برابری کند.

بديهي است كه اين شروط نه احكامي فلسفي و از پيش انديشينده كه احتسالات واقعي و

تاریخی است. اگر چنین است، پس باید از طریق تبادلات چند جانبه و متقابلِ انجام شده در چارچوب جهانیِ باز تولید اجتماعی تحقق یابد که در آن گرایشها و ضد گرایشهای مختلف نظام سرمایه عمل می کند (بعنی به واقعیت هایی ملموس و در تحلیل نهایی به واقعیات اجتماعی - اقتصادی محدود کننده و تنگی تبدیل شود).

از این رو، در رابطه با احتسال اول، این که پیکر بندی نظام سرمایه از نظر تاریخی و در واقعیت، از جهت ارتباط کانون های «متروپل» سرمایه با بقیه ی جهان، چگونه است، موضوعی کم اهمیت نیست. اما پس از آن که روابط ساختاری و عینی که با آن آشناییم به وجود آمد و از طریق رخنه و نفوذ سرمایه داری غرب و تسلط امپریالیسم (یا امپریالیسم نو) تحکیم یافت و «جهان سوم» تابع منافع کشورهای عمده ی سرمایه داری گردید، امکان گسترش حوزه ی مصرف به صورتی که تمامی جمعیت جهان را دربر گیرد، گرفتار یک مانع عظیم می شود.

بنابراین تعلیب آور نیست که راه بردهایی (استراتژی هایی) که پس از جنگ برای «مدرنیزاسیون جهان سوم» در چارچوب نظام سرمایه ابداع گردید، حتا نتوانست کوچک ترین گرهی از مشکلات ساختاری این جوامع باز کند. پویایی گسترش سرمایه نیز، به طور هم زمان مجبور شد به محدوده ی کشورهای عمده ی غربی عقب نشینی کند و تنها به احتمال یاد شده ی دوم ، همراه با افزایش باور نکردنی هدر دادن منابع، در درون مرزهای خود «سرمایه داری پیش رفته» اکتفا کند. از این رو، تلاش های انجام شده در جهت تغییری اساسی در روابط میان «جهان سوم» و غرب در چارچوب تأمین منافع «روشن ضمیرانه ی» خودِ غرب (مانند گزارش آقای ویلی برانت)، هیچ گوش شنوایی پیدا نکرد و بدین سان از همان ابتدا محکوم به فنا بود، بی این که آثري از خود بر جاي گذارد. واقعيات عربان كنوني، به راستي هم نمي تواند جايي براي يك روشن ضمیری اثربخش برجای گذارد؛ تنها برای نوعی دخالت «ترحم آمیز» در مواقع اضطراری وخیم (مانند قحطی در اتیوپی) جایی باقی می ماند. واقعیت این است که، تثوری های توسعه ی نوع غربي و فعاليتهاي نهادي وابسته به آنها، به شكل دخالت و نفوذ در «جهان سوم» زير عنوان «مدرنیزاسیون»، تنها می تواند شکل ژستهای نیکوکارانه و پدر مآبانه پیدا کند که آن نیز به طور یأس آوری هم ناکافی و هم نارساست. زیرا گسترش اساسی و کارساز در خود حوزه ی مصرف، حوزه ای که به طور تاریخی شکل گرفته (و بسیار محدود) است - و بی آن، تنها ریزه های نانِ مانده از سفره ی غذای کشورهای غرب می تواند «تجدید تقسیم» شود - نیاز به تغییری بنیادی در رابطه ی قدرت حاکم، یعنی وابستگی از یک سو و تسلط از سوی دیگر دارد. نظام سرمایه اما، که خود را به پویایی یک جانبه ی پیکربندی ساختاری موجود به نفع «شمال» موظف کرده است با چنین تغییری به طور عینی و واقعی سرِ سازگاری ندارد.

#### 10-0-0

کاهش میزان بهره گیری (از کالا) اثری منفی بر هر سه بُعد اساسی تولید و مصرف یعنی:

۱ -کالاها و خدمات .

۲ - كارخانه ها و ماشين ها و

۳ – خود نیروی کار،

دارد.

این گرایش منفی، در مورد اول، با شناب گیری گردش کالا و کارگشت ( Turnover) سرمایه قابل رؤیت است، گرایشی که با ظهور «سرمایه داری مصرفی» و به منظور جبران برخی از زبان بارترین گرایش های منفی توسعه اقتصادی - آن هم تا جایی که تحت شرایط موجود امکان پذیر است - ضرورت پیدا می کند.

در ابتدای کار، به نظر می رسد هیچ مشکلی وجود ندارد، چرا که نیازهای گسترشی تولید سرمایه می تواند یا با کشاندن گروه های تازه و قبلاً محروم مردم به حوزه ی مصرف کالاهایی بیش از نیازهای پایه ای و یا با به وجود آوردن امکان دست رسی طبقات زحمتکش (دست کم در کشورهای پیشرفته ی سرمایه داری) به کالاهایی که قبلاً مخصوص اقشار صاحب امتیاز جامعه بود، برطرف شود، شاهد مثال آن را می توان در گسترش استفاده از اتومبیل، همراه با تغییر الگوی سکونت و تغییر مکان کارگران به فواصلی دور از محل کار، به حومه ی شهرها؛ در مقایسه با شهرهای کارخانه ای عصر ویکتوریا دید. (این مسأله البته - همان گونه که فاجعه ی بوبال در هند کسه نشیب جسمی فسیسالیتهای شسرکت آمسریکایی «یونیسون کسارباید» هند کسه نشیب جسمی فسیسالیتهای شرکت آمسریکایی «یونیسون کسارباید»

اما از یک نقطه ی معین که بگذریم، دیگر کالاهایی با هدف «مصرف به مقیاس وسیع» ، برای احتراز از بلای بحران گسترش تولید (به دلیل نبود مفرهای مناسب انباشت سرمایه) کافی نیست. به این ترتیب است که ابداع راه هایی لازم می شود که با آن ها بتوان میزان استفاده از یک کالا را کاهش داده و عمر مفید آن را به طور حساب شده کوتاه کرد، تا امکان ریختن بی وقفه ی مقادیر عظیمی کالای مازاد برمصرف به گرداب شتاب گیرنده ی گردش کالا پیدا شود. پدیده ی معروف «کهنه سازی با برنامه» در تولید «کالاهای مصرفی بادوام» به مقیاس وسیع؛ بی دقتی و جابه جا کردن قطعات یا تخریب عمدی در کالاها و خدماتی که امکان بالقوه ی بهره گیری بیشتر از آن ها وجود دارد (مانند وسائط نقلیه عمومی) به نفع وسایلی که میزان بهره گیری از آن ها امکان خیلی کمتری دارد یا بسیار کم است (مانند اتومبیل های شخصی) که در عین حال بخش عظیمی از قدرت خرید جامعه را جذب می کند: تحمیل ساختگی ظرفیت تولیدی تقریباً بی استفاده عظیمی از قدرت خرید جامعه را جذب می کند: تحمیل ساختگی ظرفیت تولیدی تقریباً بی استفاده

(مانند استفاده از یک کامپیوتر بسیار پبچیده در اداره برای نوشتن، در حالی که یک ماشین تحریر، به راحتی می تواند همان کار را انجام دهد)؛ افرایش اتلاف، با عبرضه کردن تکنولوژی های جدید که تضاد مستقیم با وعده ی صرفه جویی در منابع مادی دارد (مانند «اداره ی بی کاغذ» و کامپیوتریزه که ۵ برابر بیش از هر زمان دیگر کاغذ مصرف می کند)؛ نابودی عمدی مهارت در تعمیر و انجام خدمات، برای وادار کردن مصرف کننده به خرید قطعات گران قیمت در حالی که قطعات دور ریخته به راحتی قابل تعمیراست (مانند وادار کردن مردم به خریدن یک لوله اگزوز کامل ۱۶۰ دلاری که کاملا می تواند کافی باشد)؛ و غیره، این ها همه در این مقوله می گنجد و احکام اجباری مربوط به کاهش هدر دهنده ی میزان معقول بهره گیری (از کالا) بر آن ها حاکم است.

اما با وجود عمل نابکارانه ی «کهنه سازی عمدی» و تمام دغلکاری های تبلیغائی که هدف تمام آن ها به وجود آوردنِ همان «کهنه سازی پیش رس» از راه های دیگر است، تضمین برانگیختن مردم، به دور ربختن هدر دهنده ی کالاهای کاملاً قابل استفاده، در شرایط تنگ اقتصادی کنونی خانواده ها، حتا در ثروتمندترین کشورها و تحمیل خواست هایی متناقض با توانایی های موجود این خانواده ها - آن هم به مقیاس لازم و تداوم لازم از دیدگاه سرمایه ی گسترش طلب - چندان هم آسان نیست. بنابراین باید تضمین های مطمئن تر، در مقیاسی چنان بزرگ و به شکلی مستقیما قابل نهادی شدن پیدا کرد تا حرکت بی امان سرمایه به پیش، بزرگ و به شکلی مستقیما قابل نهادی شدن پیدا کرد تا حرکت بی امان سرمایه به پیش، که همراه با گرایش به کاستنِ میزان بهره گیری (از کالا) است، بتواند بی برخورد به مانمی، پیش برود.

همان گونه که در فصل آینده با تفصیل بیشتر خواهیم دید، با ظهور و تعکیم «مجتمع نظامی – صنعتی» زیرِ سرپرستی و حمایت دولت، چنین تضمینی – که می تواند چند تضاد عمده را بطور موقت جابه جا کند – تأمین می شود. این مجتمع، بی آن که کوچک ترین باری بر مشکل تحقق سرمایه و فشارهای رقابتی – مانند سرمایه هایی که گسترش آن ها معطوف به مصرف واقعی و ضروری است – بیفزاید، می تواند منابع ظاهراً نامحدود و سرمایه های اضافی را در اختیار بگیرد از میان بسرد، و در عین حال این نابودی و اتلاف با ابعاد نجومی (که قرار است با معیارهای معمولاً دهان پُر کنِ کارآیی اقتصادی و رعایت «صرفه جویی» ناسازگار باشد) به طور اتوماتیک توجیه گردد، و مشروعیت آن با توسل به ایدئولوژی «منافع ملی» و «امنیت ملی» تحت اتوماتیک توجیه گردد، و مشروعیت آن با توسل به ایدئولوژی «منافع ملی» و «امنیت ملی» تحت منظامی و سامت که در همآهنگی کامل با مجتمع نظامی صنعتی است، تأمین شود. بدین سان نه تنها پی آمدهای منفی کاهش میزان بهره گیری (از کالا)

بلافاصله احساس نمی شود، بلکه به عکس، به برکت استحکام نهادی و مستقیمی که توسط دولت در مقیاسی عظیم و تقریباً در تمام قلمروهای اقتصادی برای آن ها تأمین می گردد، برای دوره ی معینی می تواند به چنان اهرم قدر تمند و سهمناکی برای گسترش سرمایه داری تبدیل شود (آن چنان که در دهه های پس از جنگ شاهد بودیم) که پیش از آن تصور ناپذیر بود.

مشکلات و معضلات مشابهی، در سطح کارخانه ها و ماشین ها نیز می توان یافت که مقتضیات گسترش سرمایه را تحت تأثیر قرار می دهد. کاهش میزان بهره گیری در این جا خود را به شکل کم بهره گیری مزمن از کارخانه ها و ماشین ها نشان می دهد که با فشار هرچه فزاینده تر برای کوتاه کردن زمان واکاست (استهلاک) (Amortization) این وسایل، به منظور مقابله با گرایش فوق همراه است. از این رو امروزه، مااز پیش بینی چارلز بیج مبنی بر اجبار سرمایه داری به تعویض هر ده سال یک بار ماشین ها فناصله ی زیادی داریم، چرا که «جامعه ی پُر ریخت و پاش» امروز ما، اغلب به فعالیت های «تولیدی» سرسام آوری چون اسقاط ماشین های کاملاً نو، پس از استفاده ای کوتاه یا حتا پیش از افتتاح متوسل می شود، تا ماشینی «پیشرفته تر» جای گزین آن کند و یا زیر فشار شرایط اقتصادی «در حال انقباض» جای آن ها را کاملاً خالی بگذارد. باین طبیعی است که چنین اتلاف ابلهانه ای در قلمرو (تئوریک) بهره گیری سازنده از ظرفیت تولیدی طبیعی است که چنین اتلاف ابلهانه ای در قلمرو (تئوریک) بهره گیری سازنده از ظرفیت تولیدی (Productive capacity utilization) نمی تواند به صورت یک قانون عمومی درآید. با این همه، در قرن بیستم - به ویژه در ۴۰ سال اخیر - قوانین عمومی نیز، در مقایسه با زمان بیج که کارخانه ها و ماشین های کاملاً قابل استفاده «با تأنی» کنار گذاشته می شد، تغیر کرده است.

این که چنین شیوه ی عملکردی، که نتیجه ی گرایش های عینی و فیشارهای توسعه سرمایه داری مدرن است، به شکلی مجیز گویانه با اید تولوژی بی دردسر «نو آوری تکنولوژیک» توجیه می شود - چرا که کدام آدم عاقل جرأت دارد وجود مادر را برای بقای نوع بشر انکار کند؟ - این واقعیت را که ما با یک مشکل بنیانی ساختاری، با وخامتی فزاینده روبه رو هستیم، تغییر نمی دهد. اما بازهم باید شاهد فعالیت های حمایتی دولت در فراهم ساختن دست و دل بازانه وجوه مورد نیاز «نوسازی کارخانه ها» و «توسعه»، حتا برای ثروتمند ترین انحصارهای فراملیتی باشیم؛ مبالغی که «روحیه ی خطر کردن مرمایه داری» با آن چهره ی آرمانی و رقابت خصوصی ، باشیم؛ مبالغی که «روحیه ی خطر کردن مرمایه داری» با آن چهره ی آرمانی و رقابت خصوصی و دیگر خود قادر به تأمین آن نیست - این جدا از دخالت دولت مدرن سرمایه داری در دادن حمایت های مالی و مایی و کمک های مالی و سازمانی، چه برای پژوهش های مستقیم تکنولوژیک و چه به اصطلاح «پژوهش های علوم پایه ای

در مورد وجه سوم مشکلات برشمرده که به استفاده یا عدم استفاده از نیروی کارِ اجتماعاً

موجود مربوط می شود، این وجه به طور بالقوه، انفجار آمیزترین تضاد سرمایه را تشکیل می دهد؛ زیرا - بدبختانه از دیدگاه سرمایه - کار، نه تنها به عنوان نیروی کار «یکی از عوامل تولید» است، بلکه «توده ی مصرف کننده» ای نیز هست که جنبه ی حیاتی برای گردش طبیعی بازتولید و تحقق ارزش اضافی دارد. از این روست که هر سرمایه دار این همه علاقه به بهبود قدرت خرید کار گر سرمایه دار دیگر دارد. سرمایه دار به واقع، در شرایط مناسب، یا به عبارت دیگر تا آن جا که بهبود وضع طبقه ی کار گر با مقتضیات سودآوری سرمایه تعارض پیدا نکند، در مجموع از نظر اصولی، با چنین بهبودهایی را می توان از محل اصولی، با چنین بهبودهایی مخالفتی ندارد. چرا که بودجه ی چنین بهبودهایی را می توان از محل رشد بهره وری کار در چارچوب پویایی بازتولید گسترده سرمایه تأمین کرد. این است دلیل امکان و در واقع لزوم «اقتصاد با مزد بالا» یا انواع «دولت های رفاه» تحت شرایط گسترش بی وقفه ی سرمایه که در دوران نسبتاً طولانی توسعه ی پس از جنگ، در کشورهای پیشرفته ی سرمایه داری شاهد آن بوده ایم.

اما کاهش میزان بهره وری، از جهت نیروی کار، (که خود را به شکل بیکاری فزاینده نشان می دهد) نمی تواند با عوامل و اقدامات اقترانی (conjunctural) و تصادفی از میان برود. تلقی کردنِ کار به عنوانِ یک «عاملِ تولید» صرف، با وجود ناراحت کننده بودن آن برای سرمایه، نمی تواند به طور بی پایان ادامه یابد؛ حتا با استفاده ی اید تولوژبک از رویارویی خیالیِ کارگر و مصرف کننده - با این بهانه که میخواهد از کارگر یک «مصرف کننده» افسانه ای حاکم مایشاء بر همه چیز بازد - هدفی جز تسلیم کارگر ندارد؛ زیرا در تعلیل آخر (و به رغم تسام کلیشه های اید تولوژیک توجیه گرانه که توسط به اصطلاح «علوم اقتصادی» در باره ی «به حداکثر رساندن بهره گیریِ نهایی» بر پایه ی فردی صرف) این دو، یعنی کارگر و مصرف کننده، یکی هستند. واقعیت این است که وضعیت سالم یا «مختل» اقتصاد سرمایه داری، کننده، یکی هستند. واقعیت این است که وضعیت ناراحت کننده است) بر پایه ی همسانی ساختاری میان کارگر و «توده ی مصرف کننده» تعیین می شود. این ماله حتا اگر بمضی ها به ناش بالقوه رهایی بخش نهفته در آن آگاه نیستند، از دو جهت (هم از جهت کار و هم مصرف) به کارگر موقعیتی استراتژیک و عینی می بخشد.

پی آمدهای عملی و منفیِ چنین همسانیِ بنیانی، از طریق گسترش گرایش به کاهش میزان بهره گیری (از کالا) با شواهدی گریز ناپذیر و قاطع بروز می کند. افزون برآن، این گرایش در رابطه با کارگر، شکل یک تضاد عمیق به خود می گیرد، چرا که از یک سو شاهد اشتهای هرچه فزاینده تر سرمایه، برای توده ی مصرف کننده و در عین حال نیاز هرچه کاهش یابنده تر آن به کارگر از سوی دیگرهستیم.

در واقع، همین تضاد آشتی ناپذیر و در نهایت انفجار آمیز، میان این دو نیاز بنیانی، اما سازش ناپذیر سرمایه است که بر گفتمان تئوری های مدرن اقتصاد بورژوایی حاکم است. راه حل اینان نیز «آشتی و حل» تخیلیِ تضاد مربوطه از طریق بازنویسیِ معیارها و تجدید نظر در معنا و معتوای اجزای متشکله ی این تضاد، به منظور توجیه ایدئولوژیک آن است. بی جهت نیست که «علوم اقتصادی» نه تنها مقوله ای به نام «مصرف کننده»، به عنوان موجودیتی مستقل اختراع می کند، بلکه سرمایه دار را نیز با تردستی به عنوان «تولید کننده»، قالب میزند؛ (۴۲) تا به این ترتیب با دغلکاری، نقش استراتژیک کارگر را تا حد چیزی بی مقدار بکاهد. به این شکل، اقتصاد سیاسیِ بورژواییِ قرن بیستم، هم بازتاب و هم توجیه گر ضداجتماعی ترین و ضد انسانی ترین گرایش های سرمایه، آن هم مطابق معمول به صورت وارونه ی آن است تا بیرون را ندن های بیرحمانه ی کارگران را از فرایند کار مشروع جلوه دهد.

بدیهی است، تا زمانی که کاهش میزان بهره گیری (از کالا) بتواند از طریق تکثیر کالاها و خدمات و شتاب دادن به سرعت استهلاک کارخانه ها و ماشین ها – به رغم آن که این کار چه اندازه برباد دهنده است – مَفْری برای گسترش سرمایه به وجود آورد، سومین و خطرناک ترین بعد – بعدی که کارگران را به مثابه ی عاملان زنده ی فرایند تولید تحت تأثیر قرار می دهد – می تواند به صورت نهفته و پنهان باقی بساند. در واقع نهفتگی این بعد سوم، همراه با بهره برداری از دو بعد دیگر (چه از جهت اقتصادی صرف و چه از طریق دخالت فعال «سیاست توافق عمومی» در کشورهای سرمایه داری) می تواند توهم «جذب و ادغام» دائم کارگران را توسط نظام به وجود آورد. در نتیجه مشکلات عمیق ساختاری و تضادهای نظام اجتماعی – اقتصادی کنونی می تواند به صورت « اختلالاتی موقت»، با خصلتی در اساس تکنولوژبك تصور شود. نتیجه گیری بعدی نیز آن خواهد بود که این اختلال ها به طور طبیعی و از طریق دام حل های تکنولوژبك قابل اصلاح خواهد بود.

تنها هنگامی که امکانات بالقوه دو بُعد دیگر - در رابطه با ۱) کالاها و خدمات و

۲) کارخانه ها و ماشین ها - به اندازه ی کافی کارساز نباشد، و تنها در آن زمان، مکانیسم
وحشیانه ی اخراج کارگران از فرایند کار به مقیاس وسیع به کار گرفته می شود. این کار حتا در
پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری، بی توجه به پی آمدهای آن چه از جهت وضع «توده های
مصرف کننده» و چه عواقب الزامی هرچه بدتر شدن موقعیت مصرف کنندگان در «مارپیچ رو به
سقوط» توسعه ی اقتصادی کشور مربوطه، شکل بیکاری وسیع به خود می گیرد.

در چنین شرایطی، هنگامی که بخش هرچه بیشتری از کارگران فعال، از دیدگاه سرمایه تبدیل به نیروی کار اضافی می شوند، «علوم اقتصادیِ» مجیزگو، ناگهان کشف می کند که آواره کردن کارگران، مشکلی ساختاری است و درباره «بی کاری ساختاری» آغاز به موعظه می کند. آنچه اینان فراموش می کنند به موعظه بیافزایند «تنها» این است که بیکاری گسترده، فقط در نظام سرهابه داری، ساختاری است. و به پیشرفت فرایند تولید، فی نفسه مربوط نیست. هنگامی که مورد گناه – تا آنجا که پذیرفته می شود – تشخیص داده شد، آن گاه بی درنگ، به گردن «پیشرفت تکنولوژیک» گذاشته می شود، که البته هیچ کس با آن جرأت مخالفت نخواهد داشت مگریک فکر لیبرالی مأیوسانه، اتوپیایی و بدبینانه، آن هم به صورت «اقتصاد در حال سکون».

به این ترتیب به برکت قاطی کردن گیج کننده ی یک گرایش عَمده ی اجتماعی، با زمینه ی تکنولوژیک آن و به برکت تابع ساختن خودسرانه ی اولی به دومی، مشکل ذاتی اثرات انباشته شده ی مجموع سه بُعد فوق - که بطور متقابل هریک اثر جداگانه ی دیگری را تشدید می کند - حتا نیازی به هیچ گونه توجیه ندارد، چه رسد به این که در سطح فمالیت اجتماعی به طور مؤثر با آن مقابله شود.

پس بی جهت نیست که حتادر زمان بیکاری گسترده ای که مناطق معدنی انگلیس را وحشیانه تر از مناطق صنعتی دیگر تحت تأثیسر قسرار داد، گسردانندگان صنعت دغیال «ملی شسده» (British coal) مجبور به تحمیل اجرای شش روز کار در هفته به جای ۵ روز کار سنتی شدند تا بتواند زهان استثمار نیروی کار تقلیل یافته را افزایش دهند. این عمل با کاهش میزان بهره گیری در هر سه بُعد تولید و مصرف که در بالا بحث شد، همآهنگی داشت. تحمیل چنین چیزی به کارگران، گرچه از نظر اجتماعی ابلهانه بود، اما از نظر نظام سرمایه، کاملاً هنطقی! به نظر می رسید. تنها آلترناتیو دوام پذیر در برابر چنین اعمالی آشکارا، گزینش هسابوسی اجتماعی از بنیاد متفاوتی به جای تعقیب بی امان سود می طلبد (یعنی: جست وجوی راه حل هایی به سمت تغییر جهت گیری تولید اجتماعی از استبداد زمان حداقل بسوی به حدا کثر رساندن «وقت آزاد»). اما بدیهی است که مقوله ی وقت آزاد، به مثابه ی یک اصل سمت و سو دهنده ی مفید و به طور خلاق بدی است که مقوله ی وقت آزاد، به مثابه ی یک اصل سمت و سو دهنده ی مفید و به طور خلاق

کار گرفتنی در تبادل اجتماعی با منافع نظام حاکم کاملاً ناسازگار است.

کاهش میزان بهره گیری (از کالا) و دولت سرمایه داری، مهار بهران و باز تولید سرمایه به شکل ویرانگر اَن

The Decreasing Rate of utilization and the capitalist state:
Crisis Management and capital,s
Destructive self-reproduction

## پیروی سرمایه

از

## خط مشی با کمترین مانع

## Capital's line of least Resistance

19-1-1

کاهش میزان بهره گیری (از کالا) اتفاقاً یکی از مهم ترین و عمیق ترین قانون های گرایشی، در تحول سرمایه داری است. البته باید تأکید کرد این گرایش (که ارتباط نزدیک با الزامات گسترش سرمایه دارد)، در مراحل مختلف این تحول، وظایف کاملاً متفاوتی را تحقق بخشیده است. بنابراین اقدام به دادن دو جفت کفش در سال به کارگر به جای یک جفت، به رغم این که انگیزه ها و الزام هایی نهفته در پشت این کار از جانب سرمایه داری چه باشد، تنها می تواند اقدامی مفید در نظر گرفته شود. واقعیت این است که چنین گسترشی در مصرف، در سطحی غیر قابل مقایسه با نظام های تولیدی پیشین، یکی از برجسته ترین وجوه و دست آوردهای واقعی هیبروزی تمدن بخش ثروت پویا» بوده است. به قول مارکس:

«او (سرمایه دار) به رغم تمام سخنان زاهدانه اش، در جست و جوی وسایل تشویق آنها (کارگران) به مصرف، دادن جذابیتی تازه به اجناس خود و ایجاد نیازهای جدید برای آن ها از طریق پرچانگی و غیره است.دقیقاً این وجه از رابطه میان سرمایه و کار است که عامل اصلی تمدن بخش آن است (و) نه تنها مشروعیت که در عین حال قدرت کنونی اش نیز بر پایهی آن قرار دارد» (۶۳)

ظهور مجتمع نظامی - صنعتی اما، بر پایه ی همین گرایش، مسأله ای به کلی متفاوت است. واقعیت این است که، مظاهر ویرانگر این قانون گرایشی - که در زمان حیات مارکس به سختی قابل رؤیت بود - در قرن بیستم و به ویژه در ۲-۵ دهه ی اخیسر با پی گیبری شگرفی آغاز به خودنمایی کرده است. بنابراین، پیش بینی قدیم سوسیالیستی مبنی بر چیرگی بر مشکل کمیابی از طریق ایجاد چنان فواوانی که پیش از آن تصور ناپذیر بود، در پرتو تحولات فوق، نیاز به یک بازبینی اساسی دارد.

آشکار است که مارکس حتا نمی توانست خوابِ ظهور مجتمع نظامی - صنعتی را به عنوان عاملی چنین قدر تمند و مؤثر برای جابه جاییِ تضادهای درونیِ سرمایه ببیند. او گرایش باز تولید گسترده ی سرمایه را - که به نظرش علا رغم مقاصد آگاهانه ی افراد سرمایه دار، شرایط مادی گذار به سوسیالیسم را نیز فراهم می آورد - به صورت زیر بیان می کند:

«ویژگی مهم و تاریخی سرمایه، ایجاد این گار اضافی است، کاری که از نقطه نظر ارزش استفاده ی ساده (و) معیشت ساده، اضافی است؛ و این مأموریت تاریخی (۶۴) هنگامی به سر انجام می رسد که از یک سوء آن چنان تحولی در نیازها صورت گرفته باشد که کار اضافی بیش از مقدار ضروری، تبدیل به نیاز عمومی برخاسته از خود نیازهای فردی شده باشد، و از سوی دیگر هنگامی که انضباط شدید سرمایه با تأثیر خود بر نسل های متوالی، سخت کوشی همگانی را به صورت ثروت عمومی نسل جدید درآورده باشد؛ و بالاخره هنگامی که پیشرفت قدرت تولیدی کار که سرمایه آن را به دلیل جنون نامحدودش برای انباشت سرمایه به طور بی وقفه، زیر شلاق خود، به پیش می راند، همراه با آن شرایط منحصر به فرد که تنها در آن، این جنون می تواند تحقق یابد، به درجهای از شکوفایی رسیده باشد که در آن، تملک و حفظ ثروت عمومی، به نیروی کمتری از کل جامعه نیاز داشته باشد و جامعه ی در حال کار وفعالیت (نیز) برخوردی علمی به فرایندهای بازتولید پیش رونده و دائم فزاینده ی خود داشته باشد؛ و بنابراین هنگامی که انسان دیگر آن برع کارهایی را که می تواند اشیاء را وادارد برایش انجام دهند، خود انجام نمی دهد.

تلاش بی وقفه ی سرمایه برای رسیدن به شکل عمومی ثروت، کارگران را به فرارفتن از حدود نیازهای طبیعی و حقیر خود وادار می کند و بدین سان عناصر مادی تکامل فردیتی پربار را به وجود می آورد، فردیتی که به همان اندازه در کار تولید، همه جانبه و دارای مهارتهای گوناگون است، که مصرفش دارای تنوع است، و بنابراین کار او دیگر نه به عشابه ی کار، بلکه به عنوان تکامل همه جانبه ی نفس فعالیت است، و در آن، نیاز طبیعی به شکل بلافصل ناپدیدمی شود، چرا که نیاز ایجاد شده ی تاریخی، جای گزین نیاز طبیعی گردیده است. این است دلیل سازنده بودن سرمایه، یعنی آن رابطه ی اسامی برای تکامل نیروهای مولد جامعه. (سرمایه) تنها زمانی به بودن سرمایه، یعنی آن رابطه ی اسامی برای تکامل نیروهای مولد جامعه. (سرمایه) تنها زمانی به

منابه ی سرمایه، دیگر وجود نخواهد داشت که این تکاملِ نیروهای مولد، خود ِ سرمایه را مانعی بر سر راه پیشرفتاش ببیند» (۶۵).

مشکل در این جاست که سرمایه به شکل لجام گسیخته اش - یعنی تحت شرایط کالا تولیدی عمومی که حدود سرمایه داری را معین و مرزهایش را مشخص می کند - نه تنها یک نیروی بالقوه عظیم تولیدی را به حرکت در می آورد، بلکه به طور هم زمان، نیروی انحرافی و ویرانگر مهیبی را نیز به حرکت وامی دارد. در نتیجه، گرچه این مطلب می تواند برای سوسیالیست ها بسیار ناراحت کننده باشد، اما چنین نیروی انحرافی و مخربی، در مواقع بحرانی، برای گسترش سرمایه و راه های جدید غلبه بر موانع موجود سر راهش فضاهای جدید پدید می آورد.

از این رو، آن پویش درونی پیشرفت تولیدی که بر پایه ی توانایی های بالقوه عینی علم و تکنولوژی، پیش بینی شده بود، بطور خطرناکی مسخ می شود و در واقع به طور سرنوشت سازی در جهت تداوم بخشیدن به فعالیت هایی که از نظر سرمایه داری ماندنی است - به رغم آن که تا چه اندازه ویران گر و ضایع کننده باشد - و جلوگیری از پیاده شدن هر آلترناتیو دیگر، که امکان دخالت در الزامات بنت واره پرستانه ی خودگستری ارزش مبادله ای را داشته باشد، به کار می افتد. از این لحاظ، «نیازهای به طور تاریخی ایجاد شده»، زیر قیود و محدودیت های کالا تولیدی عام، به غایت مشکل آفرین است و بنابراین باید از دیدگاه رهایی سوسیالیستی پیشنهادی، به طور بنیانی زیر سوأل رود، چرا که چنین شرایطی (کالا تولیدی عام)، نه تنها بدیل سوسیالیستی را پیش بینی نمی کند، بلکه با تمام قوا به مخالفت با آن بر می خیزد.

## 19-1-4

معضلات موجود در چنین تحولاتی را می توان در چارچوب گسترش هصوف که از نظر تثوری قرار است به طور سرشتی، رهایی بخش باشد، مشاهده کرد. به قول مارکس:

«تولید ارزش اضافی نسبی یا به عبارتی، تولید ارزش اضافی برپایه ی افزایش و پیشرفت نیروهای مولده، به ایجاد مصرف جدید نیاز دارد که دایره مصرف در حوزه ی توزیع، به همان گونه که پیش از این در دایره ی تولید گسترش یافته بود، توسعه یابد، نخست (با) گسترش مصارف موجود، دوم: (با) ایجاد نیازهای جدید از طریق اشاعه ی نیازهای موجود در دایره ای وسیع تر، و سوم: (با) ایجاد نیازهای جدید و کشف و خلق ارزشهای استفاده ی جدید» (۶۶)

نتیجه ی مثبت و مفید چنین اثر متقابل و دیالکتیکی میان تولید و مصرف، اما به هیچرو اطمینان بخش نیست، چرا که انگیزه ی گسترش تولید از نوع سرمایه داری، به هیچ رو پیوندی الزامی با نیازهای انسانی ندارد. پیوند آن به عکس، تنها با الزامات انتزاعیِ «تحقق» سرمایه است.

پیوند اخیر، طبیعی است که به راههای گوناگون، امکان پذیر است. نخستین راه انجام فرآیند تحقق سرمایه به صورت هرچه گسترده تر، از طریق اثر متقابل و پویای تولید و مصرف بر یکدیگر است، فرآیندی که به طور تاریخی و در اصل به شکل مثبت و مفید آغاز گردید و توسط مارکس چنان شرح داده می شود که بَبج را به یاد می آورد:

«به طور مشال اگریک سرمایهی ۵۰ (واحدی) با دو برابر کردن قدرت تولیدی ، اکنون می تواند آنچه را انجام دهد که پیش از این یک سرمایه ی ۱۰۰ (واحدی) انجام می داد، تاحدی که یک سرمایه ۵۰ (واحدی) به همراه نیروی کار لازم و متناسب با آن آزاد شود، در آن صورت برای سرمایه و کار آزاد شده، رشته ی جدید و با کیفیت متفاوتی از تولید باید ایجاد شود که (هم) نبازی جندید و (هم) ارضای آن نیباز را به وجود می آورد. ارزش کارخانه ی قدیم با ایجاد بودجه برای کارخانه ی جدید که رابطه ی کار و سرمایه در آن به شکل جدید برقرار می شود، حفظ می گردد. دلیل اکتشاف تمامی طبیعت برای کشف کیفیات جدید و مفید در اشیاء، تبادل جهان شمول فرآورده های همه ی اقلیم ها و سرزمین های بیگانه؛ تهیدی انواع جدید (و مصنوعی) اشیای طبیعی که از این طریق ارزش استفاده ی جدید به آن ها داده می شود: اکتشاف کره ی خاک از هر سو برای کشف چیزهای مفید جدید در مواد خام و غیره این است؛ دلیل تکامل علوم طبیعی به بالاترین نقطه ی آن: و همین طور کشف، خلق و ارضای نیازهای جدید برخاسته از خود جامعه، پرورش تمام کیفیات یك انسان اجتماعی؛ ایجاد نیازهای به همان اندازه (و تا حد ممكن) پربار، این است ، چرا که ایجاد موجودی این چنین پربار از جهت کیفیات و روابط، کامل ترین و جهان شمول ترین محصول اجتماعی ممکن است:زیرا (چنین انسانی)برای ارضای نیبازهای خود به صورت همه جنانبه باید توانایی درک بسیاری از لذت ها را داشته باشد و از این جهت باید فرهنگی در حد اعلا داشته باشد - و این نیز چنان شرایط تولیدی را (می طلبد) که بر بنیان سرهایه قرار دارد. ایجاد چنین رشته های تولیدی جدید یا به دیگر سخن (ایجاد) وقت اضافی با کیفیتی تازه، فقط (جزئی از) تقسیم کار نیست، بلکه به بیان دقیق تر خلق (نوعی) کار، با ارزش استفاده ی جدید، جدا از تولید مفروض است، و (به معنی) تكامل نظام دائم در حال گــترش و جامع ترى از انواع مختلف كار و انواع مختلف توليد است كه در تطابق با نظام دائم در حال توسعه و دائم پربارتری از نیازهاست... ...

«پس بنابراین، سرمایه، (هم) جامعه ی بورژوازی و دستیابی فراگیر به طبیعت را و (هم)نفسِ پیوند اجتماعی، توسط اعضای جامعه را به وجود می آورد. این است دلیل خصلت تمدن بخش سرمایه: ایجاد مرحله ای از (تکامل) جامعه که تمام مراحل پیشین در مقایسه با آن همچون پیشرفتهای محلی انسانی و همچون طبیعت پرستی به نظر می رسد. طبیعت برای نخستین بار تبدیل به موضوع (کار) ساده و ماده ای فقط جهت بهره گیری انسان می شود؛ دیگر (طبیعت) به عنوان نیرویی برای خود شناخته نمی شود؛ و کشف قوانین خودگردان آن تنهاهمچون نیرنگی برای کشیدنش به زبر سلطه ی نیازهای انسان، چه به صورت شیثی ( object ) برای مصرف و چه به عنوان و سیله برای تولید به نظر می رسد. سرمایه در راستای چنین گرایشی، ارضای نیازهای کنونی را به فراسوی مرزها و تعصیات ملی و به همان اندازه نیز به فراسوی پرستش طبیعت و تمامی انواع ارضاهای (از نوع) سنتی، محدود، پرهیز کارانه و لخته شده، و به فراسوی بازتولید به شیوه ی قدیم زندگی می راند. (نظام سرمایه) نسبت به تمام این (شیوه های قدیم) برخوردی تخریبی دارد و آن ها را دانم منقلب می سازد؛ موانمی را که بر سر راه تکامل نیروهای مولد آن، گسترش نیازها و تکامل همه جانبه ی تولید و بهره کشی و تبادل نیروهای طبیعی و فکری وجود دارد، از میان می برد» (۶۷).

اما بدبختانه هیچ تضمینی وجود ندارد که نیروهای بالقوه مثبت و مفیدی که سمت و سوی آنها در جهت تغییرات سوسیالیستی است، غالب شود. چرا که از دیدگاه ارزش مبادله ای خودگستر، بدیل آشکار در برابر مسیر تکاملی که در بالا توسط مارکس ترسیم شد، آن خواهد بود که چنین روندی را، خبلی پیش از آن که بتواند قدرت کنترل فراگیر سرمایه را به طور برگشت ناپذیری معزلزل سازد، ساقط کند. چنین عملی به معنای آن است که سرمایه به پیاده کردن آن چنان استراتژی برای «تحقق» سرمایه نیازمند است که نه تنها بر محدودیت های بلافصل نوسان های تقاضا در بازار فائق آید، بلکه به طور همزمان موفق شود خود را به طور بنیانی از قید و بندهای ساختاری ارزش استفاده ی وابسته به نیاز انسانی و مصرف واقعی رها سازد.

پس از توفیق در این کار و یا در واقع مردود شمردن هرگونه اقدام هدفمند و انسانی در جهت اهداف مشروع ، به عنوان موانعی تحمل ناپذیر بر سر راه «پیشرفت و توسعه» ، راه برای جابه جایی بسیاری از تضادهای درونی سرمایه ، کاملاً باز می شود. چنین اوضاعی در تمام طول یک دوره ی تاریخی که در آن راه های برون رفت جدید و آشکال تازه ی تحقق (سرمایه) بتواند از فشارهای اشباع (بازار) از یک سو و مشکل های جدی برای تأمین هنایع لازم جهت رشد سرطانی و شیوه ی تولید هرچه نابود کننده تر از سوی دیگر آزاد بماند، می تواند ادامه یابد.

این نوع تغییر ساختاری در سیکل باز تولید سرمایه داری که مارکس انتظارش را نداشت، از طریق یک جابه جاییِ بنیانی در سمت گیریِ تولید صورت می گیرد، بدین معنا که تولید با هدف مصرف، جای خود را به تولید برای نابودی و ویرانگری می دهد.

بدیهی است که انواع پرشمار دیگری از تولید (کالای) زائد نیز با همین هدف دنبال شده و تا به اکنون ادامه یافته است. مثال آن را پیش از این در رابطه با «کهنه سازیِ با برنامه» و غیره ملاحظه کردیم. این راه ها اما، ثابت کرده است که در جریان تکامل سرمایه داری و در رابطه با الزام های ساختاری نظام، بسیار محدوداست. بنابراین توسل به بنیانی ترین شکل اسراف و هدر دادن یعنی نابودی مستقیم انبوه عظیمی از ثروت های انباشته شده و منابع آماده شده، به عنوان شیوه ی غالب دور ریختن و انهدام سرمایه های مازاد، به یک ضرورت تبدیل می شود.

دلیل این که چنین تغییری در چارچوب پارامترهای نظام تولیدی حاکم امکان پذیر است، این است که نقش کارکردی مصرف و نابودی (تغریب) ، از دیدگاه بیمارگونه ی فرایند تعقق سرهایه معادل هم است (Functional Equivalents) . به این سان، مسأله ی این که آیا مصرف عادی - یعنی مصرف ارزش های استفاده ی مناسب با نیازهای انسان - یا «مصرف» از طریق تخریب و نابودی غالب خواهد بود، براین پایه مشخص می شود که در مقایسه ی این دو باهم، در شرایط در حال تغییر، کدام یک برای ارضای نیازهای باز تولید سرمایه مناسب تر است.

در عمل البته، حتا در بدترین شرایط، شاهد وجود ترکیبی از هردو هستیم. . با این وجود، در مسیر تکامل سرمایه داری، در کشورهای بزرگ غرب، در قرن بیستم، آشکارا می توان رشد گرایش به نفع مصرف از نوع دوم - یعنی مصرف کاذب از طریق تخریب و نابودی - را به راحتی دریافت.

روزا لوکزامبورگ نخستین کسی بود که در سال ۱۹۱۳، پیش از آغاز جنگ جهانی اول، امتیازهای بزرگ تولیدهای نظامی را از جهت انباشت و گسترش سرمایه، مشاهده کرد. او احکام مادی و بنیانی مساله را چنین مشخص می کند:

«سفارش های دولتی برای تجهیزات نظامی (نه تنها) قدرت خریدهای پراکنده را به صورت کمیتی بزرگ متمرکز می سازد، بلکه (اقتصاد را) از هوس بازی ها و نوسان های ذهنی مصارف شخصی آزاد می سازد و بدین ترتیب (اقتصاد) تقریباً به طور خود کار رشد منظم و موزونی پیدا می کند. خود سرمایه، در نهایت، این حرکت خود کار و موزون تولید نظامی را از طریق مطبوعات و مجلس که وظیفه شان شکل دادن به به اصطلاح «افکار عمومی» است کنترل می کند و به همین دلیل، در نگاه اول به این حوزه از آنباشت سرمایه، به نظر می رسد که توانایی گستوش بی هایانی داشته باشد. همه ی تلاش ها برای گسترش آزاد و استقرار پایگاه های عملیاتی برای سرمایه، به طور عمده وابسته به عوامل تاریخی، اجتماعی و سیاسی است و در ورای کنترل سرمایه قرار به طور عمده وابسته به عوامل تاریخی، اجتماعی و سیاسی است و در ورای کنترل سرمایه قرار دارد، در حالی که تولیدات نظامی، نماینده ی قلمروی است که گسترش منظم و پیش رونده ی آن به نظر می رسد، در درجه ی اول توسط خود سرمایه تعیین می گردد» (۶۸)

طبیعتی است از زمانی که روزا لو کزامبورگ در باره «تولیدات نظامی» چنین نوشت تا به امروز، ما شاهد ظهور و تحکیم «مجتمع نظامی - صنعتی» بوده ایم، که در رابطه اش با دولت، پدیده ای است از نظر کیفی کاملاً متفاوت. احکام مادی بنیانی اما، از نقطه نظر فرآیند تحقق

سرمایه دارانه، به همان شکل بر سر جای خود باقی مانده است، با این تفاوت که اجرای آن ها اکنون شکل بسیار پیشرفته تری به خود گرفته است، یعنی از نظر اقتصادی پر تحرک تر و دارای قابلیت انعطاف بیشتری است: از نظر ایدئولوژیک نیز، کم تر آشکار و بنابرین کم تر ضربه پذیراست.

### 19-1-4

سرمایه، از این جهت نیز، مانند بسیاری جهات دیگر، از ضط هشی با کمنرین هانع پیروی می کند.
به دیگر سخن، سرمایه اگر غیر از مسیر فعالیتی که احکام مادی آن به طور عادی می طلبد (مسیری
که گسترش تولیدی آن متناسب با تکامل «نیازهای پربار انسانی» آن چنان که مارکس شرح داد)
معادل کارکردی آسان تر و شدنی تری از نظر سرمایه داری، پیدا کند، ناچار است راهی را که
آشکارا با پیکربندی کلی ساختاری آن خوانایی دارد و کنترل موجود را بر اوضاع حفظ می کند،
اختیار کند، نه استراتژی دیگری را که متضمن انحراف از شیوه ی عمل کرد حاکم و غالب کنونی
است.

به این ترتیب، در حالی که از نظر اصوئی، این مسأله حقیقت دارد که تکامل تولید سرمایه داری «نیاز به گسترش دایرهی هصوف، در حوزه ی توزیع، به همان گونه که قبلاً در دایره ی تولید، گسترش یافته بود، دارد» (۶۹) ، (اما) معادل کار کردی بهتری در دسترس سرمایه است که عبارت از شقاب دادن به سرعت گردش (کالا) در خود دایره ی مصرف (از طریق افزایش شمار داد و ستدها در دایرهی هصوف هوجود) به جای دست زدن به ماجرای پرمخاطره ی وسیع تر کردن این دایره است. پیروی از چنین مسیری - در صورت یکسان ماندن دیگر عوامل - از نقطه نظر سرمایه، راحت ترین خط مشی است. نخست به این دلیل که گسترش دایره ی مصرف، وظیفه ی دشوار اقتصادی برقراری شبکه ی پیچیده ی بازرگانی را می طلبد که به مناطق آزمایش نشده و نا مطمئنی گسترش می بابد. دوم، به این دلیل که دایره ی وسیع تری از مصرف متضمن جابه جایی چشم گیری در الگوی غالب توزیع با تمام گرفتاری های ایدئولوژیک و سیاسی آن است (از این لحاظ، به طور مثال در انگلیس تفاوت عمیق میان مصرف محدود، با شیوه ی مدیریت پدرسالارانه ی نوع ویکتوریایی ادر در نقایسه با دایره ی مصرف بسیار وسیم دوره ی پس از جنگ همراه با سیاست «توافق عمومی» (Consensus politics) ملاحظه کنید) (۷۰)

بنابراین هر زمان که دیگر پیروی از «خط مشی با کم ترین مانع» توانایی برآوردن الزامهای تحول سرمایه داری را نداشت، باشد، و تنها در آن هنگام بدیل های دیگر دنبال می شود، تا آن که تضادهای بنیانی را جا**به جاکند** و به این ترتیب از فعال شدن امکانهای بالقوه و آزادی بخشِ نهفته در ذات «اجتماعی کردن تولید» که مارکس چنان با امیدواری دربارهی آن غور و تعمق کرده بود، جلوگیری کند.

### 18-1-4

همین مسأله در مورد رابطه ی میان ارزش اضافی عطاق و ارزش اضافی نسبی نیز صادق است. تردیدی نیست که در نگاه به گذشته از زاویه ی دید کنونی، آشکارا دیده می شود که تبیین پویایی نهایی تکامل سرمایه داری بدون توضیح موتور استشمار ظریف تر آن یعنی تولید ارزش اضافی نسبی، امکان پذیر نیست. بیرون کشیدن ارزش اضافی مطلق در مقایسه با ارزش اضافی نسبی نه تنها ناپخته، که به طور هدر دهنده ای غیر کارآ به نظر می رسد.

در چنین استدلالی اما، دو موضوع بنیانی نادیده گرفته می شود که هردو به طور اتفاقی برای درک دینامیک «عقب ماندگی» ضروری است.

نخست آن که از نظر تاریخی، بیرون کشیدن بی رحمانه ی ارزش اضافی مطلق حتا در شقاوت آمیسزترین شکل آن (۷۱) نقطه ی عزیمت ضروری و بنیان مادی نوع ظریف تر (و از نظر ایدئولوژیک گیج کننده ی) استثمار سرمایه داری است. به دیگر سخن، تولید و تصرف ارزش اضافی نسبی در مقیاس هرچه گسترده تر، نظر به این که شیوه ی خاصی از باز تولید است، نه تنها از نظر تحلیلی و تعقلی، بلکه از جهت تاریخ واقعی نیز، خمیر مایه ی مادی و عینی آن - یعنی تولید اولیه اش - پیش زمینه در مکانیسم های استشماری به نسبت آشکارتر (از نوع) ارزش اضافی مطلق دارد.

دوم آن که، حتا پس از گذشت زمانِ زیادی از مرحله ی تاریخی «انباشت اولیه» حرکت به سوی غلبه ی ارزش اضافی نسبی - کسی هوگز نمی تواند از چیزی بیش از غلبه صحبت کند چرا که شیوه ی استثمار، از نوع «کارگاه های عرق ریزی» حتا در «پیشرفته ترین» مرحله ی تکامل نظام و به رغم این که قوانین کارگری تا چه اندازه «روشن ضمیرانه» باشد، باز هم وجود دارد - به یقین نتیجه ی یک «پیشرفت طبیعی» نیست. و این مطلب با وجود تمام تئوری های سفسطه آمیز و مجیزگویانه ی توسعه نوع سرمایه داری یا «مدرنیزه کردن» نیز صادق است. این جابه جایی (به سوی غلبه ارزش اضافی نسبی)، به عکس، نتیجه ی مبارزات شدید و رویارویی های سختی است که سوانجام موفق شد توانایی سرمایه را - دست کم در این زمینه ی خاص، بی این که زمینه های دیگر را به طور لازم متأثر کرده باشد - در پیروی از خط مشی با کم ترین مانع ، در هم شکسته

امتیازهای به دست آمده را از نظر مادی در عمل کردهای تولیدی و ساختهای نهادیِ جامعه ی سرمایه داری بگنجاند. (۷۲)

طبیعتاً، پس از آن که این تغییر و جابه جایی زیر فشار الزام های سنگین سیاسی - اقتصادی، عملاً صورت گرفت، خط مشی خود سرمایه نیز به صرف همین واقعیت به طور چشم گیری تغییر جهت می دهد. بدین ترتیب گنجاندنِ عینیِ این «امتیازات» از طریق مکانیسم های پیچیده ی بازخوردی (Feed - back) به صورت مجموعه ی انعطاف پذیری از عملیات تولیدیِ پویا و تضمین شده از سوی نظام (۷۲)، افق های گسترش سرمایه را به طور چشم گیری وسعت می بخشد. ضرورت گسترش قدر تمند چنین تحولاتی در کشورهای سرمایه داریِ اصلی، برای مدت زمان معینی، حتا اتخاذ رسمی و انجام موفقیت آمیز استراتژی های اقتصادیِ نوع کینزی را نیز به عنوان مخرج مشترک منافع طبقاتی در نهایت آشتی ناپذیر و به طور ساختاری، مخالف هم، میسر می سازد.

اما با این همه، تهدید به دشواری های ناشی از انقباض اقتصادی و بحران، زیر نام سیاستهای پول مداری (Monetarism) یا هر نام دیگر، حتا در پیش رفته ترین کشورهای سرمایه داری، همیشه آماده ی وارد شدن در صحنه ی عمل است؛ و این مسأله نشانه ی نیاز کشورهای اصلی سرمایه داری (متروپل) به تشدید نرخ استثمار در شرایط یک بحران عمده است. (در چنین مواقعی است که خواست های کارگران دیگر نمی تواند در چارچوب تنگ مجادله برسر توزیع نسبی ارزش های اضافی موجود محصور شود: چنین مجادله ای، در برابر این پیش فرض که برای تضمین سرمایه گذاری و گسترش (اقتصاد)، نیاز به سود کافی هست، از نقطه نظر کارگران مجادله ای ناامیدانه است. از این رو در شرایط یک بحران ساختاری، پیشوفتها و دست آوردهای مجادله ای ناامیدانه است. از این رو در شرایط یک بحران ساختاری، پیشوفتها و دست آوردهای دفاعی – که در مواقع عادی به راحتی می تواند با وجود سودهای در حال گسترش وفق داده شود دیگر امکان پذیر نیست و هدف رویارویی اجتماعی به طور بنیانی تغییرمی کند، و برسر مسأله ی هرمونی یکی از دو آلترناتیو، یعنی کار یا سرمایه به عنوان دو شیوه ی کنترل باز تولید اجتماعی در برابر یکدیگر خواهد بود) (۷۴)

افرون بر آن، تداوم استشمار به صورت ارزش اضافی مطلق، در سرتاسر تاریخ تکامل سرمایه داری و از جمله آخرین مراحل پر مشکل آن، به عنوان بخش جدایی ناپذیری از نفس پویش گسترش نظام باقی می ماند. این شواهد را آشکارا، به صورت استفاده از «کارگاه های عرق ریزی» (Sweat shops)، کارگران مهاجر، «کارگران مهمان» (Gastarbeitern)، کارگران پیشرفته می توان با کارگران پیشرفته می توان با چشم دید. و این ها، سوای منافع مادی عظیمی است که این کشورهای پیشرفته از طریق غارت پشرفته از طریق غارت

انبوه عظیمیارزش اضافی با بالاترین نرخ استثمار، از دیگر کشورها و مناطق جهان بیرون می کشند.

و اما در مورد خود این کشورهای «عقب مانده»، استراتژی های «مدرنیزه کردن» آنها، نه تنها به دلیل ناکافی بودنِ مزمنِ «انباشت اولیه»، بلکه به همان اندازه به دلیل این مسأله ی دشوار که قادر به رهایی از تنگنای ارزش اضافیِ مطلق به عنوان تنظیم کننده ی غالب در سوخت و ساز اجتماعی - اقتصادی خود نیستند، با شکست روبرو می شود. از سوی دیگر، چون این کشورها در موقعیتی نیستند که بتوانند کشورهای «پیشرفته» را مستعمره ی خود ساخته و غارت کنند و پس از آن به طور سیستماتیک به استثمار شان ادامه دهند، ناچار ناکافی بودن پی گیر انباشت سرمایه توام با غلبه ی استثمار از طریق بیرون کشیدن ارزش اضافی مطلق، یک دور باطل واقعی برای توسعه ی آن ها به وجود می آورد.

و این ها همه، به همان سادگی، که در برخی تشوری های یک جانبه ی وابستگی مطرح می شوند، نیز نیست. زیرا گرچه این مسأله واقعیت دارد که دور باطل فلج کننده ی دو کمبود بنیانی که در بالا ذکر شد، به یک عامل اقتصادی - اجتماعی عظیم با نمام بی آمدهایی تبدیل می شود که آنها راعقب می اندازد، اما در عین حال این مسأله نیز حقیقت دارد که اوضاع بعد از جنگ، بی توجه به شرکت کامل طبقات حاکم محلی در خیانت به ایجاد و حفظ ساختار علیل عقب ماندگی مزمن به هیچ رو قابل درک نخواهد بود.

بدیهی است که استشمار نوع ارزش اضافی مطلق و تضمین شده توسط استعمار نو، فوق العاده سازگار با منافع «سرمایه های کشورهای مرکزی» و اشتهای سیری ناپذیر شان برای فوق سودهای قابل برگشت به کشور مادر، با پیروی از «خط مشی با کم ترین مانع»، در شرایط موجود است. اما نباید فراموش کرد که «مدرنیزاسیون» نوع نواستعماری نظام تولیدی سرمایه اگر غلبه ی ارزش اضافی مطلق را در «جهان سوم» به راستی به طور کاملاً نابهنگام حفظ می کند، اما این کار اتفاقاً مطابقت کامل با منافع سرمایه های «عقب مانده» و «خط مشی با کم ترین مانع» این سوهایه ها در مرحله ی کنونی تکامل دارد. دقیقاً برپایه ی چنین همسانی منافع است که بخش های مختلف سرمایه جهانی می توانند از طریق مشارکت خائنانه با هم و با استفاده از بی شرمانه ترین نوع استثمار و حفظ فمالیت های اقتصادی کهن و پیروی از «خط مشی با کم ترین مانع» در چارچوب عمومی تولید سرمایه داری با موفقیت عمل کنند.

#### 19-1-0

اهسیت چنین تحولاتی در چارچوب بعث ما - هم از جهت به بازی گرفتن «مصرف کنندگان» و هم ادامه ی استثمار به شکل ارزش اضافی مطلق - این است که در نتیجه ی این تحولات، فضای مانور برای سرمایه به طور چشمگیری وسعت بیدا هی تند و بلوغ و رسیدگی تضادهای درونی آن (به مرحله ی نهایی شان) به تعویق هی افتد. زیرا، این واقعیت که سرمایه قادر است به انباشت خود از طریق شدید ترین نوع استثمار، چه از نوع ارزش اضافی مطلق و چه نسبی ادامه دهد و در عین حال (و بر خلاف انتظارهای مارکس که در قرن ۱۹ بنیانی محکم داشت) حدود و مرزهای گسترش یابی سرمایه به طور چشمگیری وسعت گرفته است و شرایط عینی اشباع حدود و مرزهای گسترش یابی سرمایه به طور چشمگیری وسعت گرفته است و شرایط عینی اشباع معدوده ی جهانی سرمایه از فعالیت های سود آور به طور چشمگیری تغییر کرده است. چنین تغییراتی به طور طبیعی به نوبه خود به معنای آن است که، تا زمانی که این شرایط تازه ایجاد شده سرمایه را قدادر سازد به برکت تغییر در مسیر «خط مشی با کم ترین مانع»، کنترل خود را بر سوخت و ساز اقتصادی - اجتماعی حفظ کند. به راستی هم این تغییر مسیر به صورتی است که با ازامهای پیشین، مبنی بر وسعت بخشیدن به خود دایره ی مصرف کنندگان تفاوتی عظیم دارد.

در این جاست که می توانیم اهمیت حیاتی کاهش میزان بهره گیری (از کالا) را در توسعه ی سرمایه داری قرن بیستم به روشنی مشاهده کنیم، زیرا مادام که کاهش میزان بهره گیری (از کالا) شمار داد و ستدها را در دایره ی مصرف از پیش موجود، به طور سود آوری بتواند، نه تنها افزایش دهد، که چند برابر کند، به هیچ رو دلیلی وجود ندارد که خطر «وسعت بخشیدن به پیرامون دایره ی مصرف» را بپذیرد. نتیجه آنکه توسعه ی سرمایه داری با اطمینان خاطر خواهد توانست نه تنها بخش های وسیعی از مردم را حتا در کشورهای پیشرفته نادیده بگیرد، بلکه بقیه ی جهان را نیز با زور در حال عقب ماندگی نگه دارد. وانگهی، وجود و ادامه ی استثمار از نوع ارزش اضافی نیز با زور در حال عقب ماندگی نگه دارد. وانگهی، وجود و ادامه ی استثمار از نوع ارزش اضافی مطلق به صورت یک هدیه ی افتخاری، صرف نظر از آن که عظمت پیشرفت نیروهای مولد چه اندازه باشد، (۷۶)، این امر را تضمین می کند که: هرگاه وسعت بخشیدن به دایره ی مصرف در کشورهای سرمایه داری غرب ضرورت پیدا کند، سرمایه می تواند این مسأله را (با هدیه ی فوق) به راحتی جبران کند، بی آن که نیاز به رویارویی با مخرب ترین پیامدهای کاهش نرخ سود، داشته باشد؛ چرا که این کاهش نه تنها از طریق فمالیت های انحصاری، بلکه هم چنین توسط داشته باشد؛ چرا که این کاهش نه تنها از طریق فمالیت های انحصاری، بلکه هم چنین توسط ترکیبی از کاهش میزان بهره گیری (از کالا) و بی رحمانه ترین مکانیسم های استشماری نوع ارزش اضافی مطلق جبران می گردد.

به علاوه، چون کاهش میزانِ بهره گیری (از کالا) امکانات جدیدی پیش روی گسترش سرمایه می گذارد، این عامل، در کشورهای سرمایه داری پیشرفته نقش بسیار ویژه ای در فرآیند تحقق (سرمایه) پیدا می کند. کاهش میزان بهره گیری (از کالا) در درجهی نخست، به خاطر توانایی در رفع فشارهای منتج از رابطه میان تولید و مصرف - به دلیل محدودیت های دست و پاگیر وجود دایره معینی از مصرف - به عنوان **وسیلهای** بی نظیر برای به ثمر رساندن باز تولید در مقیاسی عظیم تو- در عین حال پیش گیری تصنعی از وسعت گرفتن خود دایره ی مصرف - عمل مي كند. نتيجه ي اين مسأله اما آن است كه، هرچه اتكاي فرآيند كلي بأز توليد به كاهش ميزان بهره گیری (از کالا) بیشتر شود، این عامل به طور هرچه آشکارتری ه**دفی در خود** تلقی می گردد، زیرا برپایه ی این فرض که کاهش میزان بهره گیری از کالا را می توان بی مانعی نهایی ادامه داد، این عامل می تواند به عنوان امکانی برای گسترش نامحدود سرمایه تلقی گردد. چون در شرایط ایدآل، شرایطی که دیدگاه سرمایه فرض خود را بر آن می نهد، (با همان ذهنیتی که علمای اقتصاد سیاسی در شرایط تاریخی متفاوتی «رقابت کامل» را به عنوان شیوه ی ایدآل عملکرد نظام فرض کردند) هرچه میزان بهره گیری (از کالا) در شرایط شیوه ی غالب تولید و مصرف به صفر نزدیک تر شود، همین نزدیکی، توأم با حذف کامل «درد سر اختلال» در مصرف واقعی - یا به قول روزا لوکزامبورگ «هوس بازی نوسانهای ذهنی» - به طور اتوماتیک برای تداوم تولید و گسترش نامحدود، دامنه ی گسترده تری تضمین می کند.

فعالیت تولیدی بر پایه ی چنین فرضی هراندازه هم از جهت پی آمدهای نهایی ابلهانه باشد، باز هم در شرایطی که اتخاذ شیوه ی عملکرد دیگری - مانند آن چه توسط مارکس پیش بینی شده بود س تنها می تواند تضادهای نظام سرمایه را تشدید کند، پایگاه عملیاتی قدرتمندی برای توسعه ی سرمایه داری به وجود می آورد. از این رو هدف و اصل سمت و سو دهنده ی تولید این خواهد شد که : چه گونه می توان مداکثر ممکن گسترش (و سودآوری منطبق بر آن) را بر پایه ی مداقل میزانی از بهره گیری کالا تضمین کرد که بتواند تداوم بازتولید گسترده را حفظ کند.

این نوع جهت گیری، در عمل، مدتها پیش از آن که از طریق دخالت مستقیم ارگانهای مختلف دولتی، به صورت فراگیر خود فرمول بندی شده و در مقیاسی مختره پیاده شود، به صورت خود و به عنوان یک الزام و گرایش عینی تولید سرمایه داری در مؤسسات و رشته های فاصی از صنعت ظاهر می شود. اتخاذ چنین هدفی به طورطبیعی به نفع ظهور و غلبه ی هرچه بیشتر آن نوع مؤسسات اقتصادی است که بتوانند از عهده ی مقتضیات ضروری فرآیندهای تولیدی مورد بحث با حداکثر کارآیی و پویایی ممکن برآیند. نتیجه آن که، تحت تأثیر چنین شرایط و الزامهایی، آن چه گرایش اصلی و اجتناب ناپذیر توسعه ی سرمایه داری را تشکیل

می دهد، نه تسنوش دایره ی مصرف که به عکس معدودیت ساختگی دایره ی مصرف و حذف توده های «محروم» (یعنی اکثریت عظیم بشریت)، از این دایره است، چه در کشورهای پیشرفته و چه در «جهان سوم» به برکت امکانات تولیدی مسخ شده ای که در اثر کاهش میزان بهره گیری (از کالا) برای نظام ایجاد شده است.

اهميت

مجتمع

نظامی – صنعتی

The Significance of Military - Industrial Complex

18-4-1

سازمانی که توانایی و اشتیاق باز کردن گره کور ( Gordian Knot ) تلفیق حداکثر گسترش ممکن با حداقل میزان بهره گیری (از کالا) را داشت، خود را در هیئت مجتمع نظامی صنعتی به نظام سرمایه عرضه کرد. این راه حل به دنبال شکست تلاش های چندی برای حل مسأله ی مازاد تولید از راه هایی با اتلاف کم تر، پس از بحران اقتصادی جهانی ۳۳ –۱۹۲۹ به دست آمد. گرچه نخستین گام ها در جهت یافتن راه حلی برای اضافه تولید از طریق تولیدات نظامی – همان گونه که در نکات پیشگویانه ی روزا لوکزامبورگ دیدیم – قبلاً و پیش از جنگ

اول جهانی آغاز شده بود، اما گزینش فراگیر و عمومیِ این سیاست تنها پس از جنگ دوم جهانی اتفاق افتاد.

قدرتهای رهبری کننده ی سرمایه داری غرب، با اتخاذ این سمت گیری در واقع از «معجزه ی اقتصادی» هیتلر در سال های پس از ۱۹۳۳ تقلید کرده، آن را با واقعیات اقتصادی - سیاسی نهادهای لیبرال - دمکراتیک خود تطبیق دادند. چرا که تلاش های پیشین آن ها برای چیرگی بر بحران - به کار گرفتن استراتژی مشترک تدابیر دغل کارانه ی «ایجاد تقاضا» از یک سو (دلیل اوج گیری رونق خیابان مادیسون) و دُخالتهای دولتی از نوع «نیودیل» از سوی دیگر - و حل مسائل بیکاری گسترده و رکود عمیق اقتصادی، به شکل اسف باری با شکست روبه رو شده بودند، تا این که مقتضیات گسترشی کوشش های جنگی، تمام چارچوب های فعالیت اقتصادی را به طور بنیانی تغییر داد.

بویژه و به رغم تمام افسانه سازی های خوش خدمتانه ی نوع کینزی و کینزی جدید، بنیان مادی و واقعی گسترش اقتصادی (در دوران جنگ و پس از آن) عبارت از پویش جدید مجتمع نظامی – صنعتی بود که مدت ها پیش از قرار داد برتون وودز (Bretton woods) (گرچه هنوز گسترش کامل خود را پیدا نکرده بود) برقرار گردیده، و قرار داد اخیر فقط به تقویت آن کمک می کرد. بنابرین استراتژی های مختلف کینزی، تنها عکمل گسترش بی وقفه ی مجتمع نظامی صنعتی بود تا کارآیی تولیدی واقعی و مستقلی پیدا کند، یا شرایط قابل دوامی در شرایط سوسیالیستی باشد. (این مسأله دستکم می تواند درسی برای همه ی آن هایی باشد که کوشش دارند بر مبنای خطوط کینزی جدید «استراتژی های افتصادی آلترناتیو» برای آینده طرح بریزند). از آن گذشته، تفوری های کینز در همان سال های بلافاصله پس از بحران ۳۳ – ۱۹۲۹ به طور کامل – و خطوط کلی آن خیلی پیش از آن – آماده شده بود. با این همه و به رغم روابط نزدیک و استثنایی نویسنده ی این تفوری ها با قدرت های حاکم، از آن جا که محرکی مادی به صورت برنامه ای زیر سرپرستی دولت وجود نداشت، که به طور مناسب اسراف گر، اما در عین حال هم پویا و هم از نظر ایدئولوژیک قابل احترام باشد نظرات او تنها به صورت آوایی در وحش باقر ماند.

ظهور و تعکیم مجتمع نظامی - صنعتی در کشورهای سرمایه داری پیشرفته، طبیعی است که به هیچ رو بکنوافت نبوده است. این مسأله، نه تنها به دلیل آن که قانون توسعه ی ناموزون، هنوز مانند قبل در باره ی (این صنایع)، صدق می کند، بلکه هم چنین به این دلیل است که در برخی موارد شرایط کاملاً ویژه ی غیر اقتصادی به شماری از کشورهای پیروزمند (در جنگ) تا سال های

پس از پایان جنگ تحمیل گردید. از این رو به طور مشال، ژاپن و آلمان طبق قرارداد صلح ، امکان تجدید برنامه تملیحاتی شان در سال های بلافاصله پس از جنگ محدود شد. نتیجه ی گریز ناپذیر این امر تجدید بنای آرام اما حساب شده ی صنایع نظامی این کشورها بود.

تردیدی نیست که از این لحاظ مجتمع نظامی - صنعتیِ ایالات متحد، از همان ابتدا، جایگاه مطلقا برتری داشته است. کشورهای بریتانیا، فرانسه و ایتالیا به ترتیب و به نسبت امکانات اقتصادیِ خود جایگاه بعدی را داشته اند. با این همه نباید چنین تخیلی را به خود راه داد که تو گویی توسعه ی اقتصادیِ پس از جنگ ژاپن و آلمان ربطی به ثروت های باد آورده ی مجتمع نظامی - صنعتی نداشته است. واقعیت این است که توسعه ی این کشورها ، چه در سطح ملی و چه بین المللی، با این مجتمع پیوندی عمیق دارد. در این جا تنها به یادآوریِ مهم ترین وسایل و راه های وابستگیِ توسعه ی این کشورها به مجتمع نظامی - صنعتی در سال های پس از جنگ می پردازیم:

نخست، با عقد پیمانهای نظامی جدید، تقریباً تمام محدودیتهای قراردادهای صلح پیشین به سرعت از سرِ راه برداشته شد و از این رو هم به ژاپن و هم آلمان امکان داده شد، مجتمعهای نظامی - صنعتی خود را تقریباً در تمام رشته های اسلحه سازی، به استثنای سلاح های اتمی ته تنها بریا کنند، بلکه (عملاً و تا آنجا که بخواهند) گسترش دهند.

دوم آن که، چون صنایع اسلحه سازی یک کسب و کار بین المللی - زیر هژمونی ایالات متحد - است، ژاپن و آلمان در گسترش بعد از جنگ این صنایع، از همان مراحل نخست، چه به طور مستقیم و چه غیر مستقیم، به اشکال مختلف، از رشته ی صنایع بَصَری (اُپتیک) و الْکترونیک گرفته تا صنایع شیمیایی و فلز کاری شرکت داشته اند. چنین مشارکتی، برای استقرار و مدرنیزه کردن رشته های زیادی از صنایع اهمیتی فوق العاده داشت که اساس «معجزه» اقتصادی پس از جنگ ژاپن و آلمان بر آن پایه بود. افزون بر آن سفارش های نظامی مستقیم و به غایت سودآور، نقش بسیار مهمی در این زمینه بازی می کند. (همان گونه که اخیراً پُل سوئیزی در بررسی ماهانه مجله ی مانتلی ریوبو زیر عنوان: «خاطرات اقتصادی» در شماره ماه مه ۱۹۹۵ آن مجله خاطر نشان ساخته «آغاز جنگ کُره، نه تنها برای ایالات متحد بلکه برای آلمان و ژاپن نیز یک نقطه ی عطف بود: «معجزه های» اقتصادی ژاپن و آلمان که این همه در باره ی آن ها سیاه بازی کرده اند، یایه در اوج گیری سفارش های نظامی جنگ کُره دارد».)

سوم، عبارت از ارتباط متقابل و نزدیک، میان اقتصاد تمام کشورهای سرمایه داری غرب و ایالات متحد است. این ارتباط از قضا پر اهمیت ترین عامل برای ارزیابی و اهمیت واقعی وزنه مجتمع نظامی - صنعتی در تداوم فعالبت «سالم» جهان سرمایه داری است. چرا که تداوم گسترش عظیم ترین و پویاترین اقتصاد جهان غرب - یعنی اقتصاد ایالات متحد - در تمام دوران پس از جنگ، از طریق بودجه های نظامی با ارقیام نجومی این کشور (و به رغم پی آمدهای وخیم قرض های داخلی و خارجی آن) حفظ شده است. واقعیت این است که تمام جوامع سرمایه داری برای حفظ سطح تولید فعلی در کشور خود، به گسترش بازار در ایالات متحد وابستگی شدیدی دارند: که آن هم به نوبه ی خود، بی تضمین ارقام نجومی بودجه ی نظامی (و کسری بودجه ها) قابل تصور نیست، چرا که پویایی گسترش اقتصاد ایالات متحده در مجموع خود، سخت وابسته به آن است.

این موضوع ها - که به توضیح برخورد کشورهای غرب به مسأله ی وام های دولت آمریکا هم کمک می کند - در مورد ژاپن و آلمان به اندازه دیگر کشورهای سرمایه داری پیشرفته صادق است. به این ترتیب حتا در مورد کشورهایی که سهم هستقیم مجتمع نظامی- صنعتی در اقتصاد ملی شان (در مقایسه با ایالات متحد و معدودی کشورهای دیگر) کم است، تداوم گسترش تولید اقتصاد ملی نمی تواند از آهمیت جهانی تولیدات نظامی به مفهومی که بیان شد و از جهت وابستگی درمان ناپذیر به اقتصاد ایالات متحد و غلبه ی مجتمع نظامی - صنعتی بر این اقتصاد حدا باشد.

\* \* \*

#### 18-8-8

نو آوریِ بزرگ مجتمع نظامی - صنعتی برای توسعه ی سرمایه داری عبارت از محو کردن تمایزِ واقعاً حیاتیِ میان مصرف و نابودی، آن هم به طریقی عبالاً مؤثر است. این «نوآوری» برای تضاد سرشتیِ موجود در نفسِ ارزشِ خود نِهِشْت (Self - Positing Value). گرچه این تضاد تنها در شرایط سرمایه داری معاصر شکل حادی به خود می گیرد، در تمام اشکال آن، راه حلی بنیانی ارائه می دهد.

تضادی که در این جا بدان اشاره شد، برخاسته از هوانع عینیِ مختلف بر سر راه ثروت خودگستری است که اگر ارزش به عنوان یک نیروی کارکردیِ مستقل بخواهد متناسب با الزام های سرشتی خود تحقق یابد، باید به هر قیمتی از آن موانع فرارفته و آن ها را پشت سر گذارد. به همین دلیل، چنان که مارکس اشاره می کند، در رُم امپریالیستی، ارزشِ مستقل و بیگانه شده به مثابه ی ثروت مصرفی:

«به صورت ریخت و پاش بی حد و عرزی ظاهر می شود که به طور منظم کوشش دارد سطح مصرف را با **تورت دادن سالادهای عروارید** به مرز خیالی بی نهایت برساند» (۷۷).

مشکل خطیر مورد بحث ما، مشکلی دوگانه است: نخست مربوط به منابع محدود جامعه و بنابرین لزوم توجیه تخصیص این منابع نه به آلترناتیوهای معقول و منطقی، بلکه به آلترناتیوهایی عملاً در حال رقابت است.

دوم: مربوط به سرشت و خمیره ی خود مصرف کنندگان یعنی با توجه به تمام معدودیتهای طبیعی و اجتماعی ۳ اقتصادی و فرهنگی نمایلات آنها است.

مجنعه نظامی - صنعتی، توانسته است با موفقیت، توجه خود را به هر دوی این محدودیت های بنیانی معطوف کند. زیرا در مورد بُعد اول، در حالی که هنگام تأمل و اندیشیدن به تجربه ی «ریخت و پاش نمایشی» رم قدیم که شکل «قورت دادن سالادهای مروارید» به خود می گرفت، به این نتیجه ی ناگزیر می رسد که چنین کاری بیهوده و منحط است، اما درضمن موفق می گردد، فنا کردن واقعی و بی حدو مرز خود را با «قورت دادن» صدها میلیارد دلار از این سالادها، آن هم به طور متمادی، به بهانه ی انجام وظایف کاملاً بی چون و چرای میهن پرستانه و ملی اش توجیه کند، در حالی که صدها میلیون انسان ، به سرنوشت «محتوم» گرسنگی محکوم باشند.

مجتمع نظامی - صنعتی به همان گونه نیز در رابطه با وجه حیاتی دوم، قید و بندهای سنتی دایره ی مصرف را که با حدود تبایلات مصرف کنندگان معین می شود، با موفقیت از میان می برد. از این لحاظ، مجتمع نظامی - صنعتی، گره کور و بسیار مشکل سرمایه داری پیشرفته را با تغییرِ ساخت چارچوبِ تولید و مصرف، آن گونه که بتواند هرگونه نیاز به مصرف واقعی را به هر شکلی از میان برد، می گشاید، به دیگر سخن، بخش هرچه فزاینده تری از انبوهِ عظیم منابع مادی و انسانی را به نوعی تولید انگلی و خود مصرف، اختصاص می دهد؛ تولیدی که آن چنان به طور بنیانی بیگانه از نیاز واقعی انسانی و به راستی مخالف این نیازها و مصرف مناسب با آن است که می تواند توجیه خود و هدف نهایی اش را در نابودی کامل بشریت ببیند.

### 19-4-4

لازم به تأکید است که سرمایه، صرفاً به طور اتفاقی به راه حل های تجسم یافته ی ساختاری در پیکربندی نهادی و فعالیتهای تولیدی مجتمع نظامی - صنعتی برنخورد، بلکه در این جا، می توان به یک ارتباط منطقی و جهت گیری تعیین کننده پی بُرد. به این معنا که می توان مشاهده کرد احکام و آلزام های مطرح شده در بالا، ابتدا در مراحل بسیار اولیه ی تکامل سرمایه داری - گرچه به شکلی کاملاً متفاوت - پدیدار شد. زیرا سرمایه داری فی نفسه، پایه در تضاد حل ناشدنی میان ارزش استفاده و ارزش مبادله دارد و مصمم به تابع کردن نهایی و به غایت وبرانگر اولی به دومی است، چنین تضادی، از همان ابتدا به صورت مشکلی مهار نشدنی از جهت مشروعیت بخشیدن به نظام پدیدار گردید. راه حل های ارائه شده از سوی مدافعان نظام ظالمانه ی «فردگرایی انحصارگرانه و حسدآلود» تنها به شکل سفسطه گری و ابهام گرایی بوده است: از قباس های معروف و توجیه کردن های استفاده از پول برای بهره کشی و «رضایت ضمنی» بنیان گذاران لیبرالیسم مانند جان لاک (۸۷) گرفته تا ادعاهای دروغین «حاکمیت مصرف کننده» در شعوری های به اصطلاح «فایده ی نهایی» (Marginal Utility).

تنگناهای ناشی از محدودیتهای معقول و واقعی تمایلات مصرف کنندگان نیز به همان گونه مورد نفرت (این نظام) بوده و در سراسر تاریخ سرمایه داری تا حد ممکن به کناری رانده شده است. همان طور که در اشاره به کتاب مندویل دیدیم، «اخلاق کار نوع پروتستانی» و تحریم «تجمل» در آن هرگز بیش از یک روی سکه را نمایندگی نمی کند، به عصر «کهنه سازی با برنامه» که می رسیم مشکل است بتوان باور کرد که کسی هرگز حتا کوچک ترین توجهی به چنین آیین های رفتاری کرده باشد.

بدیهی است که از این لحاظ مخالفت سرمایه با محدودیت های خودش نینز باید شکل متناقضی به خود گیرد. به همین دلیل است که پرداخت مزدهای بالاتر به کارگران سوهایه دارای دیگر – که خریداران عزیز کالاهای او هستند ساز یک سو آشکارا مورد تأیید قرار می گیرد، اما از مسوی دیگر خوبی های جلوگیری از افعزایش دست. مزد به بهانه ی «اقسساد با صرف» (Cost effectiveness) و «اقتصاد عقلانی» که چیزی جز توجیه ریاکارانه منافع بخش مسلط در پوشش ارزش های جهان شمول نیست، موعظه می شود. و از آن جا که گسترش ارزش مبادله ای وظیفه ی بنیانی چنین جامعه ای است، هرگونه خلط مبحث برای تظاهر به این مسأله به کار می رود که تولید کمیت هرچه فزاینده تری از ارزش های قابل مبادله به رغم آن که تا چه اندازه آشکارا هدر دهنده باشد، در تطابق کامل با بهترین اصول «خرد گرایی اقتصادی» است که به گونه ای شمر بخش منطبق با نوعی «تقاضای واقعی» است.

به این ترتیب مسئله ی استفاده واقعی با تردستی پنهان شده و صرف دادو سند تجاری تبدیل به تنها معیار قابل پذیرش برای «مصرف» می گردد. چنین است که مفاهیم استفاده و تبادل به طور مشخص با هم قاطی می شود. بنابرین، درست به همان گونه که در پیش شاهد تلقی کردن سفسطه آمیز سرمایه دار به عنوان «تولید کننده» ، به خاطر خوش خدمتی و با هدف حذف مسأله ی پر دردسر تولید کننده ی واقعی یعنی کارگر از صحنه بودیم، در این جا نیز شاهد همسان گرفتن یک جانبه ی خربدار با به اصطلاح « مصرف کننده » هستیم.

به برکت همین سفسطه گری اخیر، دو مسأله ی حساس به راحتی و با یک حرکت حل می شود. نخست این مساله که به دنبال برداشتن قدم اولیه و لازم، در یک داد و ستد «قراردادی»، این که آیا مصرفی واقعی - در تطابق با نیاز انسان - صورت می گیرد یا خیر، حتا نمی تواند مطرح گردد، چرا که همین عمل انتقال کالا به دارنده ی جدید، در ازای پولی که دوباره سرمایه گذاری می شود، مدار گردش سرمایه در باز تولید گسترده را کامل کرده و می بندد. دوم آن که اکنون کالاها می تواند بدون مشکلی از نظر توجیه پذیری، روی هم تلنبار شود، چرا که نفس عمل خریدن در اساس می تواند کمیت نامحدودی کالا را «مصرف» کند، (بدون این که در واقعیت امر، اصلاً چیزی مصرف شده باشد)؛ و آن هم به این دلیل که «مصرف» دیگر ارتباطی با نیازهای - به ناگزیر محدود آنسان های واقعی - ندارد.

پس به هیچ وجه تصادفی نیست که جان لاک (John Locke) این چنین دل مشغول گذشتنِ سریع از مسأله ی استفاده ی واقعی است - که از نظر او به دلیل قیود طبیعی مانند فسادپذیریِ چیزهای مصرفی و محدودیت خودِ تمایلات انسانی به طور ضایع کننده ای سخت دست و پاگیر است - تا به شبه هصوف ناشی از پول از طریق پذیرش همگانی آن بپردازد. زیرا از نظر او (پذیرش عمومی پول) بنیان توجیه پذیری، برای «احتکار» و «انباشت» ثروت فراهم می کند، به طوری که «شخص با دریافت طلا و نقره (فلزاتی) که می توانند به مدتی طولانی بی ضایع شدن در اثر انباشت، در اختیار فرد بمانند، می تواند به حق و بدون رساندن زیانی صاحب ثروتی بیش از حد مصرف خود شود». (۲۷) جان لاک در واقع با قرار دادن گاری جلوِ اسب، حتا می تواند عمل غیر طبیعی و رذیلانه ی احتکارِ ثروت اجتماعی و حذف دیگران از بهره گیری از آن را در تطابق کامل با نفس طبیعت که هیچ، بلکه مستقیماً ناشی از آن بداند، زیرا او می نویسد: «اگر کسی چیزی دیگر پیدا کند که قابلیت استفاده و ارزش پول را در میان اطرافیان اش داشته باشد، خواهید دید که این فرد، بلافاصله آغاز به انباشت آن خواهد کرد» . (۸۰)

از این لحاظ به راستی طنز آمیز است که از زمان جان لاک تا به امروز، این حلقه چگونه تکمیل شده و پایه های اولیه ی توجیه فعالیت های تولیدی حاکم چگونه زیر و رو شده است؛ زیرا استدلال اصلی جان لاک (به نفع استفاده از پول و توجیه احتکار رذیلانه ثروت) این بود که این دو با هم اسواف را از بین هی بود و این مسأله آشکارا به نفع یک یک اعضای جامعه است. اما هنگامی که نظام انباشتی که جان لاک مدافع سرسخت آن بود به مرحله ی شکل بندی کامل آن می رسد، اسراف، دیگر یک وجه حاشیه ای و تأسف آور شیوه ی عملکرد نظام نیست، بلکه بخش می رسد، اسراف، دیگر یک وجه حاشیه ای و تأسف آور شیوه ی عملکرد نظام نیست، بلکه بخش جدایی ناپذیری از آن است که به عمد تشویق هم می شود. واقعیت این است که اتلاف و هدر تولید و مصرف بیداد می کند و از این رو تمام آن توجیه ها (و مشروعیت بخشیدنها) را که جان تولید و مصرف بیداد می کند و از این رو تمام آن توجیه ها (و مشروعیت بخشیدنها) را که جان تضمین ادعایی استفاده ی مقتصدانه و معقول از منابع موجود – ثروت قابل انباشت و بطور تضمین ادعایی استفاده ی مقتصدانه و معقول از منابع موجود – ثروت قابل انباشت و بطور موفقیت آمیز افزایش بابنده، که گفته می شود با «قابلیت دوام» پول فعال می گردد – تبدیل به بزر گثرین دشمن نفس قابلیت دوام و عامل اتلاف مطلق می گردد. طنز مسأله در این است که پول در نهایت موفق می گردد با ابداع فساد و نابودی آنی حتا با دوام ترین اشیاه و مواد یعنی با «مهیا در نهایت موفق می گردد با ابداع فساد و نابودی آنی حتا با دوام ترین اشیاه و مواد یعنی با «مهیا درجه ی آن است، (حتا اگر این وسایل هیچگاه هم مصرف نشود) – مصرف را به مرز تخیلی درجه ی آن است، (حتا اگر این وسایل هیچگاه هم مصرف نشود) – مصرف را به مرز تخیلی درجه ی آن است، (حتا اگر این وسایل هیچگاه هم مصرف نشود) – مصرف را به مرز تخیلی به به نهایت رساند.

## 19-Y-Y

مجتمع نظامی - صنعتی نه تنها شیوه ی حل نمام این محدودیت ها و تضادها توسط سرمایه را کامل می کند، بلکه «جهشی کیفی» از جهت دامنه و حجم فعالیت های سود آور سرمایه در مقیاسی آن چنان بزرگ به وجود می آورد که در مراحل پیشین توسعه ی سرمایه داری قابل تصور نبود. این جهش کیفی مفرهایی به وجود می آورد که پیش تر تصور آن نمی رفت و از این طریق رابطه ی قدرت را به طور کیفی به نفع سرمایه و برای مدت زمانی مستقیماً متناسب با حجم همین مفرهای تولیدی تغییر می دهد.

گیج کردن و فریب، اگر در مراحل پیشین، شبیه راه و روش های تقلب دکانداران در حد شاهی - صنار بود (که به هر حال به راحتی هم می شد آن را کشف کرد) اکنون، در «سرمایه داری پیشرفته»، چنین تقلب هایی تنها قابل مقایسه با دزدی های بین المللی، با ابعادی غول آسا است که در برگیرنده ی دغلکاری با مبالغی با ارقام نجومی روی پایانه های کامپیوتری است و مخفی سازی کلاهرداری های کلان (۸۱)، به برکت شبکه ی نهادی شده ای ممکن است

که از نظر ایدئولوژیک کاملاً مستحکم بوده و سرِنغ اختلاس کنندگان، مأموران پرداخت، بازرسان، قانون گذاران و قاضیان آن، همه به یک جا ختم می شود.

به این ترتیب، اگر با یکسان گرفتن تولید وسایل نابود کننده با نفس تولید، بخش بزرگی از منابع قابل دسترس، آشکارا به تولید چنین وسایلی اختصاص داده می شود، همه ی این کارها البته باید صرفاً به منظور قابل توجیه «ایجاد مشاغل به شدت مورد نیاز» صورت گیرد؛ دیگر کسی کاری به مشکلات مربوط به محد و دیت های تمایلات و درآمدهای شخصی نخواهد داشت، چرا که «مصرف کننده»، صرفاً مجموعه ای از افراد محدود قابل دسترس نخواهد بود. در واقع به برکت تغییرات عمده ی ایجاد شده در ساختارهای تولیدی سرمایه داری پس از جنگ، توام با تنظیم مجدد روابط مربوط با دولت سرمایه داری (هم برای مقاصد اقتصادی و هم تضمین مشروعیت ایدئولوژیک لاژم)، از این پس، تولید کننده، خریدار و مصرف کننده با جوش خوردن به هم، آن هم به شکلی اسطوره ای چیزی کمتر از «همه ی ملت» نخواهد بود.

این هم از قضا یکی دیگر از نوآوری های اساسی مجتمع نظامی - صنعتی است: زیرا در حالی که تصویر سازیِ غلط از فریدار به عنوان مصوف کننده، در پیش تنها می توانست، مسأله ی درد سر ساز تمایلات انسانی و نیاز سنتی تولید کالاهای واقعاً مفید و متناسب با این تمایلات را بر طرف سازد، اما برای تنگناهای مالیِ مربوط به «حاکمیت مصرف کننده» که نیازهای گسترشیِ خود فرایند تحقق سرمایه را با ناکامی روبه رو می ساخت، راه مناسبی نبود. تنها «ملت» می توانست ضرورت های دوگانه ی ایجاد کیسه پولی بی انتها برای ممکن ساختن بازتولید گسترده از یک سو و گردایی بی انتها برای دیگر را تأمین کند.

19-7-0

پی آمدهای تغییرات و نوآوری های نا بهنجاری که در این جا بررسی شد، از جهت پیش بینی های مثبتی که در بخش ۲ - ۱ - ۱۶، از گروندریسه نقل شد، بسیار نگران کننده است. در واقع اگر ما تفسیری خوش بینانه از کاوش های فکری مارکس در باره ی امکانات بالقوه ی تولیدی سرمایه اتخاذ کنیم، احتمال آن خواهد بود که در پایان تصویر کلی کاملاً تحریف شده ای از گرایش های واقعی چنین توسعه ای به دست آوریم؛ چرا که در طول قرن اخیر و به ویژه در دوران پس از جنگ، خط مشی با کمترین مانع سرمایه، با توان هرچه تمام تر، آن چنان تجدید سازمان داده شده که گسترش محیط دایره ی گردش (کالا) و رشد ارزش های استفاده ی متناسب

با نیاز انسان، دیگر یک ضرورت اجتناب ناپذیر برای باز تولید گسترده نیست. به عکس و به برکت تغییرهای جاری و تنظیم های ساختاری، در صورت نابت هاندن دیگر عوامل، (۸۲) امکان خنشا کردن یا دست کم باز ستاندن بخش های قابل توجهی از دست آوردهای پیشین طبقه کارگر از سودهای حاصله از ارزش اضافی نسبی، حتا در پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری، بی ایجاد خطری ناگهانی برای خود فرایند تحقق، وجود دارد. به هر حال نباید فراموش کرد که مسأله ی جبهه گیری مجتمع نظامی – صنعتی در برابر دولت رفاه صرفاً یک تضاد فاحش برای سرمایه داری معاصر نیست، بلکه به طور هم زمان، راه علی مؤثر، گرچه موقت برای بعضی از تضادهای خود ساخته ی سرمایه – اما به شکل معمول جابه جایی این تضادها – نیز هست.

قاطعیت اخیر به اصطلاح «راست رادیکال» - این چاکران اید تولوژی محافظه کاران و راست های افراطی و این علمداران منافع طبقه ی حاکم - و پیروزی بعدی آنان، هم نشان دهنده ی وضع اضطراری الزام های زیر بنایی سیستم و هم نشانگر توانایی نظام حاکم به اتخاذ شیوه ای است که گرایشات بعد از جنگ، در جهت گسترش محیط دایره ی گردش (کالا) را واقعاً به عقب برگرداند، بی آن که سوخت و ساز اجتماعی - اقتصادی سرمایه داری ِ غرب به طور جدی - دست کم در حال حاضر - دچار اختلال شود.

از آنجا که سرمایه، از لحاظ اهداف تولیدی خود گستَر، از هرگونه چارچوب و معیار انسانی هدف مندی کاملاً تهی است، جابه جایی از تولید باسست و سو و هدف هسوف، به «مصرف» از طریق نابودی و تخریب، می تواند بی مشکل عمده ای در سطح خود تولید حاصل شود. موانع موجود بر سر راه توجیه اید ثولوژیک – سیاسی چنین تغییراتی نیز به طور هم زمان، به راحتی می تواند از طریق به بازی گرفتن «افکار عمومی» و کنترل مشترک دستگاه های ارتباط جمعی توسط مؤسسات خصوصی حاکم و دولت سرمایه داری از سر راه برداشته شود. افزون بر آن روش حل انبوه مشکلات، از طریق فعال کردن مکانیسم های نابود کننده و ویرانگر، به هیچ وجه روشی به طور اساسی تازه نیست که تنها با تعولات اخیر سرمایه ظاهر شده باشد. به عکس، این دقیقاً روشی است که سرمایه در سراسر تاریخ خود (از طریق آن) موفق شده خود را از شرایط بحرانی برهاند: یعنی از طریق نابودی بی تعارف بخش های بی استفاده و مازاد سرمایه. افزون بر آن، با این وسیله ی راحت، نظام حاکم می تواند هم شرکز و تراکم سرمایه را بیفزاید و هم سود آوری کلی مجموعه ی سرمایه ی اجتماعی را تغییر سازمان دهد. نوآوری سرمایه داری «پیشرفته» و اضطراری و استثنایی بحران ها بود، عموهیت بغشیده تبدیل به الگو و حالت طبیعی زندگی روزمره ی اضطراری و استثنایی بحران ها بود، عموهیت بغشیده تبدیل به الگو و حالت طبیعی زندگی روزمره ی کل نظام می کند. سمت و سوی طبیعی چنین حالتی، تولید برای نابودی و اتلاف در راستای

قانونِ گرایشیِ کاهش میزان بهره گیری (از کالا) است، قانونی که در تثوری قرار است این هیزان را به صغر رساند.

این حالت نویافته ی نظام سرمایه داری، آن را قادر می سازد یک تضاد بنیانی سرمایه ی تکامل یافته، یعنی مُعضل مازاد تولید را جابه جا کند (و البته نخواهد توانست آن را از بین بیرد)؛ چرا که به برکت توانایی مجتمع نظامی - صنعتی در تحمیل نیازهای خود به جامعه، آرزوی دیرینه ی اقتصاد سیاسی بورژوایی - یعنی همسانی ادعایی عرضه و تقاضا - از طریق دغلکاری، به طور موقت، در چارچوب این نظام تحقق می یابد.

مارکس علمای اقتصاد سیاسی را که کوشش داشتند تضاد میان تولید و مصرف را با این پیشنهاد که: «عرضه و تقاضا... یکسان است و بنابرین به ناگزیر باید با هم در تطابق باشد، یا به دیگر سخن عرضه گویا تقاضایی است که از طریق کمیت خودش سنجیده می شود» (۸۳)، با تردستی پنهان کنند، به چالش می گیرد.

اما آنچه را که علمای اقتصاد سیاسی نمی توانستند خوابش را ببینند، اکنون از طریق اهکام مجتمع به غایت قدرتمند نظامی- صنعتی با همدستی دولت سرمایه داری به طور موفقیت آمیز پیاده می شود.

به این ترتیب هم عرضه و هم تقاضا را با دغلبازی، نسبی فرض می کنند تا بتوانند عرضه ی واقعی را با دنقاضای، ساخنگی و دروغین هشروعیت بخشند. نتیجه آن که عرضه ی مورد بحث (به رغم این که چه قدر زائد، بیهوده، خطرناک، ناخواسته و ویران گر باشد)، به زور و توسط ترفندهای قانونی چالش تاپذیر به جامعه تحمیل گردیده تبدیل به «تقاضای والای همه ی ملت» می شود. چنین تقاضایی به راستی هم «از طریق کمیت خودش سنجیده می شود» (۸۴) و عملاً توسط دولت چاکر منش، از گزند محدودیتهای حتا ابتدایی ترین معیارهای سرمایه دارانه ی «اقتصاد با صرفه و عقلانی» محافظت شده و توسط افزایش های مصون از تورم بودجه ی نظامی سالانه، و به بهای قطع هرگونه خدمات اجتماعی و نیازهای واقعی انسانی تأمین می گردد.

## 19-4-9

سرمایه، به برکت تمام این تغییرات و جا به جایی ها، شیوه ی جدیدی از مدیریت الزام ها و احکام عبنی توسعه اجتماعی - اقتصادی و از جمله مهار تضادهای خود در سطح بسیار حساس تأثیر متقابل میان تولید و مصرف به دست می آورد و در سراسر یک دوره ی تاریخی، حشا شدید ترین یی آمدهای مسأله ی اخیر را از جهت بروز بحران ها کاهش می دهد. به این ترتیب چون

به حرکت در آوردن و بهره کشی «علمی» از مکانیسم های نابود کننده در راستای خط مشی با کم ترین مانع سرمایه، و در تضاد مستقیم با گسترش انسانی و هدفمند ارزش های استفاده، قرار دارد، هیچ یک از وجوه مثبت و از نظر تئوریک معقولِ توسعه ی مولد سرمایه که در نقل قول پیشین از گروندریسه پیش بینی شده بود، نیاز نیست که در چارچوب تولیدی این فرماسیون اجتماعی به ثمر رسد.

به این مفهوم «انضباط شدید سرمایه با تأثیر خود روی نسل های متوالی» هرگز نمی تواند شرایطی را به وجود آورد که در آن بتوان جامعه را با «سخت کوشی عمومی» توصیف و مشخص کرد. در واقع احتمال آن که سرمایه بتواند دایره ی کاملاً فراگیر و دائم پربارتری از مصرف کنندگان به وجود آورد، و یا تکامل نیازهای متناسب با آن را که به آن وسیله «کار اضافی بیشتر و بالاتر از نیاز» بتواند «نیاز عمومی برخاسته از خود نیازهای افراد باشد، ایجاد کند نیز وجود ندارد. در شرایطی که خط مشی با کمترین مانع سرمایه، به جای دربرگرفتن تمام بشریت برای دستیابی به سخت کوشی عمومی و بهره وری اصیل از کار، آغاز به اخراج بی رحمانه ی شمار هر چه بیشتر از توده های مردم از فرایند کار، آن هم حتا در «پیشرفته» ترین کشورهای سرمایه داری می کند، چنین اهدافی نه تنها نمی تواند در چارچوب بینش اجتماعی شیوه ی تولید سرمایه داری به دست آید ، بلکه حتا گرایشهای اولیه در جهت تحقق ابتدایی ترین پیش شرطهای چنین اهدافی با شکستهای سخت روبه رو می شود.همین گرایش معکوس، در مورد پیشرفت دانش و دگرگونی فعالیت های تولیدی هم آهنگ با امکانات بالقوه ی نهفته در آن که قرار بود به نفع گسترش ارزش های استفاده -و تأثیر متقابل دیالکتیک گسترش پیش رونده ی ارزش استفاده با نیازهای در حال شکوفایی انسان ها-عمل کند، نیز صادق است. چرا که در نتیجه ی ضرورت ها و الزام های جدید سرمایه، سمت گیری عنوم از اهداف مثبت و مفید، منحرف شده نقش کمک کننده ی تکثیر نیروها و اهداف نابودکننده به آن داده می شود. این نقش چه به طور مستقیم با اجير شدن آن در خدمت مجتمع نظامي - صنعتي همه جا حاضر، با خصلت اتلاف گر فاجعه بارآن ( ۸۵)و چه به طور غیر مستقیم در خدمت «کهنه سازی با برنامه» و دغلکاری های ماهرانه برای احتراز از هیولای مازاد تولید در صنایع مصرفی، به کار گرفته می شود.

نیازهای از خود بیگانه و ضرورت های تولیدی تباهی گرای سرمایه نیز به همین طریق نه تنها اجازه خلق «عناصوهای فردیتی پربار را که به همان اندازه از جهت تولیدی، همه فن حریف است که در مصرف» نمی دهد، ضرورت های غیرطبیعی و مخرب سرمایه به جای پیشرفت کامل نیازها و استعدادهای بالقوه ی انسان (که در درجه اول چالشی اجتماعی - فرهنگی است) نه تنها هم با ابتدایی ترین نیازهای اکثریت عظیم بشریت به ستیز برخاسته با آنها رقابت می کند، بلکه اکثراً

به دلیل نا همخوانی برآوردن این نیازها با منافع آن، با بی رحمی هرچه تمام تر به نابودی این نیازها دست می زند. بنابر این می توان درک کرد چرا «تولید نعم داثم فزاینده» هر روز بیشتر و بیشتر تبدیل به یک سراب می شود و به رغم افزایش سرگیجه آور قدرت «تولیدی» انتزاعی جامعه نور ضعیف انتهای این دالان دراز و تاریک هرچه کم سو تر می گردد، چرا که این قدرت های تولیدی به دلیل ریشه های اجتماعی سرمایه دارانه و خصلت ویرانگرخود، محکوم است که نه تنها انتزاعی و عقیم بلکه زبان بار و مخرب باقی بماند.

ofe of the

از «توفان های بزرگ» تا یك رکود پیوسته: مهار بحران و خود – بازتولید ویرانگر سرمایه

From "Great Storms" to a depressed continuum: Crisis management and Capital's destructive self-reproduction

1ターサー1

شاید مهم ترین و عمیق ترین وجه ایجاد موفقیت آمیز تغییر در خط مشی با کمترین مانع سرمایه (و از آن رو جابه جایی موقت تضادهای آن) به روش های از بنیاد جدید مربوط باشد که در مقایسه با گذشته ای نه چندان دور برای مهار کردن بحران ها ، به کار می برد، در این جا یک نقل قول از گروندریسه می تواند بسیار آموزنده باشد. مارکس، ضمن بحث در مورد تضاد میان توتید و مصوف (یا تولید و مبلانه) در نظام سرمایه داری و برداشت یک جانبه علمای اقتصاد سیاسی به ویژه ریکاردو و سیسموندی از مشکلات مربوط به آن می نویسد:

«بدیهی است که خود ریکاردو در این مورد گمان می برد که ارزش مبادله ای یک کالا،
ارزشی نیست که جدا از مبادله باشد و خود را تنها در جریان مبادله است که به عنوان ارزش به
اثبات می رساند؛ اما او موانعی را که تولید، از این رهگذر با آن روبه رو می شود، موانعی اتفاقی
و حادث به شمار می آورد که می شود بر آنها غلبه کرد. از این رو او چیرگی بر چنین موانعی را گرچه در بیان این نظریه، اغلب بیهوده گویی می کند - جزء جوهر و ماهیت سرمایه به شمار
می آورد. سیسموندی به عکس، نه تنها به وجود این موانع آگاهی دارد، بلکه نشان می دهد چگونه

(سرمایه) خود آن ها را ایجاد می کند، و به طور مبهم پیش بینی می کند که (این موانع) منجر به فرو پاشی آن خواهد شد. بنابراین او بر آن است تا موانعی از بیرون، از طریق سنت، قانون و غیره در برابر تولید بگذارد، موانعی که البته صرفاً ساختگی و بیرونی هستند و ناچار توسط سرمایه خُرد و متلاشی می شوند. از سوی دیگر، ریکاردو و تمام مکتب وی هرگز بعرانهای وافعاً مدرن را که در آن تضادهای سرمایه خود را به صورت توفانهای عظیمی بروز می دهد که نظام را به طور فزاینده به مثابه بنیانهای جامعه و نفس تولید تهدید می کند، درک نکردند» (۸۶)

ناگفته پیداست، تضادی که مارکس در این جا بیان می کند، تضاد حل ناشدنی جامعه ی سرمایه داری است. اما تغییر عمده ی به وجود آمده، در مقایسه با توصیف بجای مارکس از مراحل قبلی تحول نظام، این است که بحران های سرمایه داری، تحت شرایط جدید - تازهانی که پیش شرط های مادی و ایدئولوژیک - سیاسی شرایط اخیر بتواند به طور عینی باز تولید شود - اسلاً نیاز ندارد، به صورتی باشد که تضاد میان تولید و مبادله خود را به شکل «توفان های عظیم بروز دهد»

این تواناییِ نوبافته ی سرمایه، در بر کنار ماندن از چنین توفان هایی در شرایط کنونی است، که توسط مارکوزه (Marcuse) و دیگران به غلط به عنوان یک درمان بنیانیِ ساختاری درک شده است. به نظر اینان آنچه ماهیت اساساً تغییر یافته ی شرایط حاکم را مشخص می کند، «ادغام» طبقه ی کارگر(در نظام) و چیرگی «سرمایه داری سازمان یافته» بر تضادهای «سرمایه داری بحران زا » است. (۸۷)

حقیقت اما، این است که «سرمایه داری سازمان یافته» به هیچ رو کمتر از «سرمایه داری بحران زا» زیر فشار بحران ها نیست، درست بر عکس. زیرا واقعیت این است که تکمیل و ظرافت بخشیدن به روش های «مهار بحران» در واکنش مستقیم به فشارهای یک بحران عمق یابنده به وجود آمد.

این عقیده نیز [که لوسین گلدمن ( Lucien Goldmann) به پیروی از مارکوزه پیشنهاد می کند] کاملاً نادرست است که «ما به نقطه ی عطف ویژه ای در تحول جامعه ی غرب رسیده ایم، نقطه ی عطفی که با ظهور مکانیسم های خودگردان ( Self-regulating ) مشخص می شوده (۸۸) چرا که سرمایه داری در واقع همیشه زیر حاکمیت مکانیسم های خود گردان و از نظر تاریخی، ویژه ی خود بوده است. واقعیت این است که قدرت خود تحمیلگر (Self-imposing) چنین مکانیسم هایی، مطلقا از نفس فرماسیون اجتماعی اقتصادی سرمایه داری جدانه نیر است و یکی از مهم ترین خصلت های مشخص کننده ی آن را به متابه ی شکل ویژه ای از کنترل اجتماعی تشکیل می دهد.

نوآوری واقعی تحولات پس از جنگ در متن صورد بحث ما، به طور دقیق می تواند با جابه جایی از الگوی سنتی مصرف، به نوع بیار متفاوتی که در آن منافع مجتمع نظامی - صنعتی چیرگی دارد، مشخص شود. مشخصه ی اساسی این نظام جدید، عبارت از کاهش نهادی شده ی میزان بهره گیری، هم از نیروهای تولیدی و هم فرآورده ها از یک سو و نابودی و اتلاف بی وقفه و می گیر (نه ناگهانی) محصولات تولید شده ی اضافی از طریق تجدید نظر در تعریف رابطه ی عرضه و تقاضا در نفس فرایند تولیدی تجدید سازمان یافته ی مناسب با آن از سوی دیگر است. دقیقاً همین جابه جایی عمده در رابطه ی میان تولید و مصرف است که سرمایه را قادر می سازد درهال حاضر خود را از شر فروپاشی های خارق العاده ی گذشته، مانند فروپاشی پرهیاهوی والستریت در سال ۱۹۲۹ راحت کند.اما از این طریق ، (سرمایه) به هیچ رو به طور بنیانی بر میران ها چیره نشده است، بلکه آن ها را هم از نظر زمانی و هم از جهت مکان ساختایی آنها در چارچوب کلی نظام، دکشدار» (Spreaout) کرده است.

باید اذعان کرد، نازهانی که رابطه ی کنونی میان منافع مسلط و دولت سرمایه غلبه داشته باشد و بتواند خواست هایش را با موفقیت بر جامعه تحمیل کند، هیچ توفان بزرگی با فواصل نسبتاً طولانی وجود نخواهد داشت بلکه بارش هایی با وفور و شدتی فزاینده و همه جاگیر خواهیم داشت. به این ترتیب، «ناهنجاری» بحران های پیشین – که زمانی به تناوب، دوره هایی طولانی از رشد بی وقفه و پیشرفت تولیدی به دنبال داشت – تحت شرایط کنونی می تواند به صورت پیمانه های کوچکتر روزانه، هنجار معمولی «سرمایه داری سازمان یافته» شود. در واقع قله های تاریخی و معروف بحران های دوره ای سرمایه داری – از نظر اصولی – می تواند به طور کامل جای خود را به یک الگوی حرکت خطی دهد.

اما خطایی بزرگ خواهد بود، اگر فقدان نوسان های شدید یا نبود غُرشِ توفان های ناگهانی را به مشابه ی بزرگ خواهد بود، اگر فقدان نوسان های شدید یا نبود غُرشِ توفان های ناگهانی را به مشابه ی یک رکود پیوسته که نمایانگر خصیصه بحرانی متراکم، هر روزی، کمابیش دانم و عزمن با دورنمای نهایی یک بعران ساختاری هرچه عمق یابنده تر.

19-4-4

ادغام و جذب ساختاریِ بطور نهادی محافظت شده ی بحران سرمایه داری و پراکندن اجزای عینی آن - که ما اکنون مدتی طولانی است شاهد آن هستیم - هر اندازه از جهت «جابه جایی» و «یکنواخت سازی» (تصدیل) این بحران، مؤثر باشد، در تحلیل نهایی نمی تواند از شدت

وسنگيني آن بكاهد.

تکمیل ماشین «مهار بحران» بخشی اساسی از تجدید سازماندهی موفقیت آمیز خط مشی با کمترین مانع سرمایه است که آن را قادر ساخته است با محدودیت های سرشتی خود مقابله کند و تضادهای عمده ی خود را تحت شرایط تاریخی کنونی به طور مؤثر جا به جا سازد، به همان گونه نیز تردیدی وجود ندارد که رویارویی با این یافته های جدید سرمایه و نوآوری های قدرتمند، نیاز به بیان آشکار استراتژی های جدید از سوی نیروهای سوسیالیستی دارد؛ نیروهایی که در اثر توانایی حدیف به حفظ الزام ها و احکام سنتی و کنترل مظاهر بحران هایش کاملاً دچار سردرگمی شده اند.

با این همه، حدود و مرزهای سرمایه، به طور ساختاری فرا نارفتنی، و تضادهای آن درنهایت انفجار آهیز باقی می ماند، و این مسأله به رغم کارنامه ی بعد از جنگ جامعه ی کالایی است که به طور موقت بر آن حدود و مرزها فائق آمد و توانست تضادهای خود را بپراکند ( diffuse) یا فتیله ی انفجار آن ها را خاموش کند (de-fuse).

حدود و مرزهای سرمایه چیزهائی مفروض و ایستا نیست، بلکه به صورت چالشی پویا، هم برای سرمایه و کار، هردو نمایان می شود. مرزهای نهایی سرمایه در واقع خود را به صورت حدود تولید گسترده ی آن نشان می دهد و عمیق ترین سرشت سرمایه آن است که برای غلبه بر مرزها طی حرکت بی قرار خود به پیش وبه رغم هر پی آمدی، به مقابله با آن حد و مرزها برخیزد. با این وجود، همان گونه که مارکس تأکید می کند:

« این واقعیت که سرمایه هر یک از این حد و مرزها را به مثابه ی هانعی فرض کرده، بطود ایده آل از آن فرا می رود، به این معنا نیست که در واقع بر آن ها فائق آمده باشد. به علاوه از آن جا که هریک از این موانع با خصلت سرمایه در تضاد است، تولید (سرمایه داری) نیز شکلی متضاد به خود می گیرد که دائم بر آن (تضاد) فائق می آید، اما دائم نیز (این تضاد) را دوباره آیجاد می کند. افزون بر آن، خصلت جهان شمولی که سرمایه به طور مقاومت ناپذیر به سویش حرکت می کند آن را با موانعی با سوشت ویژه ی خود روبه رو هی سازد، که در مرحله ی معینی از تحول آن، به جایی می رسد که به صورت بزرگترین مانع بر سر راه این گرایش به شمار آید و به همین دلیل نیز به سوی تعلیق خود کشیده خواهد شد». (۸۹)

با این وجود لازم است چند کلمه به شکل هشدار نیز گفته شود؛ نه به لحاظ پیش بینی های خوش بینانه ی آخرین نقل قول، چرا که به طور مستقیم ربطی به بحث ما در متن کنونی آن ندارد. روزا لوگزامبورگ اما، هنگامی که دو آلترناتیو دراماتیک «سوسیالیسم یا بربریت» را مطرح می سازد، مساله را به لحاظ سندی تاریخی روشن می کند. زیرا سرمایه در بهترین حالت، تنها

می تواند تا آنجا به پیش رود که ما را با واقعیت انتخاب میان آلترناتیوهای بالا روبه رو سازد و نه با حل مسأله از طریق تعلیق خود. به عکس، منطق درونی و به غایت پرمخاطره ی سرمایه می تواند آن را به سوی حل مسأله ی انتخاب میان دو آلترناتیو به نفع خودش بکشاند و به طور بنیانی هرنوع دورنمای آینده ی سوسیالیستی را از طریق احکام مادی و بربرمنش خود،زایل سازد.

آنچه در این جا مورد نظر ماست، بدیل (آلترناتیو) مسلط و کنونی موجود است که سرمایه داری معاصر در آن می تواند الزام های ساختاری خود (و بحران های ناشی از آن را) با کمک دولتی، که دخالتش در این کارها هر روز بیشتر می شود، به جامعه تحمیل کند. همان گونه که دیدیم «سرمایه داری سازمان یافته» نه کمتر که بیش تر از «سرمایه داری بحران زا» در معرض و زیر فشار بحران ها قرار دارد. با این همه چنین به نظر می رسد که قادر است مشکلات و شرایط اضطراری را که پیش از این تصور ناپذیر بود، به طور طبیعی تحمل کند. موانعی که سرمایه داری چه از لحاظ تولید و چه مصرف «در ذات خود با آن ها روبه رو می شود» به نظر نمی رسد بر قدرت خود گستری آن تأثیری داشته باشد. افزون بر آن شکست آشکار این نظام در سطح تولید در به وجود آوردن « شکل جهان شمولی که به طوری مقاومت ناپذیر برای رسیدن به آن تلاش می کند»، به نظر نمی رسد به قدرت سیطره ی جهانی آن از نظر اجتماعی، حتا در عقب مانده ترین بخش های جهان از نظر نیروهای مولد، لطمه ای بزند.

برای درک این خصوصیات سرگیجه آور در سرمایه داری معاصر باید تمایزی حیاتی میان تولید و خود باز تولیدی (Self-reproduction) قائل شد. دلیل این که چنین تمایزی این همه اهمیت دارد، آن است که سرمایه به هیچ رو دل واپس تولید در نفس خود نیست. نگرانی اصلی سرمایه، معطوف به خود – باز تولیداست. به همان گوته «تلاش مقاومت ناپذیر سرمایه برای جهان شمول شدن» نیز تنها معطوف به گرایش گسترش جهانی آن به نفع خود – باز تولید است و نه تولیدی هدفمند و از نظر انسانی ثمر بخش.

طبیعتاً، تحت شرایط تاریخی معین، خود باز تولیدی گسترده ی سرمایه، می تواند با تولید واقعی و اصیل، به مفهومی مثبت و مفید تقارن پیدا کند. در چنین شرایطی نظام سرمایه می تواند «نقش تمدن بخش» خود را در افزایش قدرت تولیدی جامعه انجام دهد و تا آن اندازه نیز پیش رود که نه تنها منافع آن اجازه می دهد، بلکه این منافع ظهور «سخت کوشی عمومی» را به جامعه تحمیل می کند. شرایط ضروری تولید اصیل و واقعی و منافع خود - باز تولید گسترده ی سرمایه اما، نه تنها به ناگزیر همیشه با هم تقارن پیدا نمی کند، بلکه می تواند درست به عکس و به طوری متضاد در برابر هم قرار گیرد.

سرمايه داري معاصر، در تناقض كامل با پيكرېندي اجتماعي به طورعمده سازنده ي سرمايه

در دوره ی زندگی مارکس، به مرحله ای رسیده است که کسیختگی بنیانی میان تولید اصیل و واقعی و خود - بازتولیدی سرمایه، دیگر نه یک امکان دور دست، که یک واقعیت بی رحم، با پی آمدهای به غایت ویرانگر برای آینده است. زیرا غلبه بر موانع موجود در سر راه تولید سرمایه داری، امروزه توسط خود سرمایه، تا حد بسیار زیاد و هرچه فزاینده تری به صورت گریز ناپذیر ضود - بازتولید نابود کننده، و در تضادی آشتی ناپذیر با تولید اصیل و واقعی صورت می گیرد.

با این مفهوم، حدود و مرزهای سرمایه، دیگر نمی تواند به سادگی به مثابه ی موانع مادی بر سر راه افزایش بیشترِ قدرت تولیدی و ثروت اجتماعی و بنابر این به مثابه قرهزی بر توسعه در نظر گرفته شود، بلکه باید آن رابه صورت چالشی مستقیم در برابر نفسِ ادامه ی بقای بشریت دید. و به مفهوم دیگر، حدود و مرزهای سرمایه، به عنوان کنترل کننده ی قدرتمند سوخت و ساز اجتماعی، نه در هنگامی که منافع آن با منافع عمومیِ اجتماعی، در افزایش قدرت تولیدی اصیل برخورد می کند - چرا که نخستین اثرهای چنین برخوردی در واقع از مدت ها پیش احساس می شد - بلکه تنها در آن هنگام علیه آن قد علم می کند که سرمایه دیگر قادر نیست به هیچ وسیله ای، شرایط خود - باز تولید ویرانگرش را تضمین کند و از این رو موجب فروپاشیِ تمام سوخت و ماز اجتماعی می گردد.

همان گونه که در پیش دیدیم، سرمایه کاملاً فاقد معیار یا چارچوبی برای سمت گیری هدفمند انسانی است، در حالی که انگیزه ی درونی آن برای خودگستری، به طور بدیهی با مفهوم حدود و قیود ناسازگار است، چه رسد که سازگار با فرا رفتن خود به خود عثبت و هفید از سرمایه داری به نظامی دیگر باشد . به همین دلیل، ادامه ی فعالیت های مادی سرمایه در جهت خود - بازتولید گسترده و وبرانگر، تا حد مطرح شدن شبح نابودی جهان، به جای پذیرش قیودی مثبت و ضروری در جهت منافع تولیدی ارضای نیازهای انسانی، با خط مشی با کمترین مانع آن هم خوانی دارد.

روز و روزگاری بود که تفکر در باره ی ایجاد وفور به جای تکمیابی، کاملاً با فرایندهای نوع سرمایه داری و آرمان های آن خوانایی داشت. امروز اما این اهداف، در چارچوب افق های دید «توسعه» و «مدرنیزاسیون» سرمایه داری تنها در قلمرو توجیه گری های ایدئولوژیک ریاکارترین مجیزگویان نظام حاکم یافت می شود. همین واقعیت به تنهایی گویای بسیاری چیزها در باره ی محتوای تجدید سازمان ساختاری سرمایه در چند دهه ی اخیر است.

مدت ها پیش در عصر مندویل، نگرانی اصلی در رابطه با نقش دولت، همان گونه که دیدیم، معطوف به این بود که دولت چگونه قدرت خود را در درون کشور بکار بَرَد تا «ثروت ها کاملاً مصون بماند» و «فقیران سخت به کار گرفته شوند»؛ از نظر بین المللی نیز دولت به چه شکل از

نیروی سرمایه برای دست یازیدن به مستعمرات، به سود گسترشِ ثروتِ «کشورهای کبیر و پر تحرک» پشتیبانی کند.

امروز، اوضاع به کلی متفاوت است. نگرانی، مربوط به «مصون داشتن ثروت ها» و «واداشتن فقیران به کار» نیست: گرچه این ها اهدافی است که تا زمانی که شیوه ی تولید سرمایه داری و شکل بندی دولتی آن ادامه باید، موضوع نگرانی دائم نظام باقی خواهد ماند. تفاوت بنیانی در این مسأله آشکار می گردد که (امروز) دولت سرمایه داری باید نقش مداخله کننده ای مستقیم، در تمام سطوح زندگی اجتماعی را به عهده گیرد و به طور فعال دست اندر کار پیش برد و مدیریت مصرف به صورت نابود کننده و هدر دادن ثروت اجتماعی در مقیاسی دوران ساز شود. زیرا بی چنین دخالت هستقیمی در فرایند سوخت و ساز اجتماعی، آن هم نه تنها در شرایط اضطراری که بر پایه ای پیوسته و مداوم، سرمایه داری معاصر با خصلت به غایت هدر دهنده و اتلاف گرش، نمی تواند به حیات خود ادامه دهد.

## اشكال متغير حاكميت سرمايه

## Changing Forms of the rule of Capital

## معنای سرمایه از دید مارکس

# The meaning of capital in Marxian conception

14-1-1

برای درک و شناخت روش برخورد مارکس به ماهیت سرمایه و شکل بندی (فرماسیون) اجتماعی زیر سلطه ی الزامات تولیدی دائم گسترش یابنده ی سرمایه، لازم است اصول روش شناسی بنیانی را که راهنمای تحلیل اوست به خاطر داشته باشیم. این اصول در یک بخش کلیدی از گروندریسه به روشنی بیان می شود:

«جامعه ی بورژوازی تکامل یافته ترین و پیچیده ترین سازمان تولیدی، در تاریخ است. بنابراین مقولات بیان کننده ی روابط آن و جامعیت ساختارش، وسیله ای برای بینش درون ساختار و روابط تولیدی تمام شکل بندیهای اجتماعی از میان رفته ای را فراهم می کند که [جامعه ی بورژوازی] خود را از ویرانه ها و عناصر آن ها بر پا کرده است. جامعه ی بورژوازی برخی از این بقایای مستحیل نشده ی (شکل بندیهای پیشین) را هنوز به همراه خود می کشد؛ در حالی که عناصر دیگری که پیش از این به سختی نشانی از آن ها بود، [در آن] تکامل بافته و اهمیت تمام و کمال خود را پیدا کرده اند و غیره، گالبد شناسی انسان گلید رهز گالبد شناسی هیمون ها دا در خود دارد از سوی دیگر اما، آثار و علائم آشکال عالی تر [تکاملی] در انواع پائین تر، تنها زمانی قابل درك و تشخیص است که این اشکال عالی تر تا آن هیوقع شناخته شده باشند. از این رو اقتصاد زمانی قابل درك و تشخیص است که همه ی تفاوتهای تاریخی رانادیده گرفته و روابط بورژوایی را در روش آن اقتصاد دانانی نیست که همه ی تفاوتهای تاریخی رانادیده گرفته و روابط بورژوایی را در

تعام اشکال اجتماعی (پیشین)هشاهده هی کنند.. اگر کسی با اجاره آشنا باشد، می تواند معنای خَراج و عُـشـريه را درک کند. اين ها را اما، نبيايد يکسيان به شميار آورد. افـزون بر آن، از آن جـا کـه جامعه ی بورژوازی، فقط شکل تضاد آهیز تکامل است، روابط مشتق از اشکال پیشین اجتماعی، اكثر تنها به صورت كاملاً پژمرده و يا مخشده و تحريف شده در آن يافت مي شود. مثال آن مالکیت اشتراکی است. بنابراین گرچه این مسأله حقیقت دارد که مقولات اقتصاد بورژوایی، در مورد تمام اشکال دیگر اجتماعی صدق می کند، اما باید با احتیاط و تنها به صورت مشروط پذیرفته شود. چرا که (این مقولات) می تواند [یا] به صورت تکامل یافته ی آن و [یا] به شکل پژمرده و کاریکاتورمانند، اما به هر حال با یک تفاوت اساسی [در این اشکال اجتماعی] وجود داشته باشد. آنچه به اصطلاح نحوهی اجراء تکاهل تاریخی نامیده می شود، عموماً بر پایه ی این واقعیت استوار است که آخرین شکل [تکاملی]، آشکال پیشین را به عنوان گام هایی که به خودش منتهی می شود، تلقی می کند و همیشه آنها را بهروشی یك سویه درك هی كند جرا كه به ندرت و تحت شرایط کاملاً معینی، قادر به انتقاد از خود است. (این البته در مورد آن دوره های تاریخی كه خود را به صورت دوره ي انحطاط تلقي مي كنند صادق نيست ). مسيحيت، تنها زماني توانست برای دست یافتن به در کی عینی از اسطوره های پیش از خود کمک کند که انتقاد از خودش - با به عبارتی Dynamei آن - تا حد معینی صورت گرفته بود. به همان گونه نیز اقتصاد (سیاسی) بورژوایی زمانی توانست اقتصاد فئودالی، کهن و شرقی را درک کند که انتقاد از خود جامعه بورژوایی آغاز شده بود. از آنجا که اقتصاد بورژوایی دست به این همانی کامل خود با اقتصادهای پیشین به روشی اسطوره ای نزد، انتقاد آن از اقتصادهای پیشین، به ویژه اقتصاد فئودالي، اقتصادي كه هنوز با آن در گير مبارزه اي رو در رو بود، شبيه انتقادي بود كه مسيحيت عليه كفر و الحاد (پاگانيــم) يا پروتستانيسم عليه مذهب كاتوليك انجام داده بود.

در بررسی تکامل مقولات اقتصادی، درست مانند هر رشته از علوم تاریخی و اجتماعی، همیشه لازم است به خاطر داشته باشیم که موضوع آن ها - که در این چارچوب [موضع] جامعه بورژوازی است - چه در واقعیت و چه در فکر، چیزی مفروض و داده است و بنابرین این هقولات، بیانگر آشکال هستی و خصیصه های موجود و گاه تنها وجوه خاص این جامعه ی ویژه [و] این موضوعند و بنابراین حتا از نقطه نظر علمی [این موضوع یا مقوله] به هیچ رو فقط در لعظه ای که از آن، به این عنوان بعث می شود آغاز نمی گردد. این نکته را باید به یاد داشته باشیم، چرا که به زودی [می بینیم] که معیار تعیین کننده ای برای نظم و ترتیب مقولات خواهد بود... در جامعه بورژوازی، این سرمایه است که قدرت اقتصادی کاملاً فواگیر دارد و بر همه چیز چیره است... [بس] باید هم نقطه ی آغاز و هم نقطه ی بایان [بعث] را تشکیل دهد... از این رو غیر عاقلانه و نادرست

خواهد بود اگر اجازه دهیم مقولات اقتصادی [از نظر اهمیت] چنان پشت سرهم قرار داده شود که به طور تاریخی تعیین کننده بوده اند. به بیان دقیق تر توالی آن ها توسط رابطه شان با یکدیگر در جامعه ی هدون بورژوازی تعیین می گردد، و این دقیقاً عکس آن چیزی است که به نظر می رسد نظم طبیعی آن ها، یا آن چیزی باشد که مطابق با تکامل تاریخی است ... چیرگی و غلبه ی ملتهای کشاورز بود که موجب شد ملت های تاجر پیشه ای چون فنیقیان و کارتاژی ها در دنیای کهن این چنین به صورت ناب (با ویژگی مجرد و خالص) خود ظاهر شوند. سرمایه به صورت سرهایه تجاری یا سوهایه بولی به طور دقیق در جایی به شکل ناب و مجرد خود ظاهر می شود که سرهایه هنوز بر جامعه مسلط نیست. لومباردها و یهودیان همین موقعیت را در رابطه با جوامع دهقانی قرون وسطا داشتند... آشکار است که نظم و ترتیب [مقولات] باید به قرار زیر باشد:

۱ - عوامل تمیین کننده ی عام و مجرد که کمابیش در مورد نمام جوامع، به اشکال مختلف - اما به مفهومی که در پیش ذکر شد - صدق می کند. ۲ - مقولاتی که تشکیل دهنده ی ساختار درونی جامعه بورژوایی است و طبقات اصلی بر بنیان [و پشتوانه ی] آن ها استوار است. سرمایه، کارمزدی، مالکیت ارضی، رابطه ی این ها با یکدیگر، شهر و ده. سه طبقه ی بزرگ اجتماعی، مبادله ی میان آن ها، گردش (کالا و پول)، نظام اعتبار (خصوصی)، ۳ - دولت به مثابه ی تجلی و مظهر جامعه ی بورژوایی، تحلیل دولت در رابطه با خودش، طبقات «غیر مولد» - مالیات ها، وام ملی (دولتی)، نظام اعتبار (عمومی)، جمعیت، مستعمرات، مهاجرت، ۴ - خصلت جهانی تولید، تقسیم کار جهانی، مبادله در سطح جهانی، صادرات و واردات، نرخ برابری ارزها، ۵ - بازار جهانی و بحران ها به (۹۰)

همان گونه که می دانیم چند بخش از پروژه مارکس - که خلاصه آن در بالا ذکر شد - نتوانست توسط او به پایان رسد. با کمال تأسف، تنها، مسائلی که زیر شماره (۲) بر شمرده شد، در کتاب های منتشرشده در زمان مارکس و دست نوشته های پس از مرگ او با تفصیل آماده شد و از کار در آمد. اما حتا در میان همان ها نیز مسأله ی بنیانی روابط طبقاتی تقریباً دشت نخورده باقی ماند. چرا که پیش نویس جلد سوم «سرمایه» درست در ابتدای بعث او در باره ی این موضوع قطع می شود. با وجود این شیره ی برخورد کلی مارکس به مجموعه ی پیچیده ی مسائلی که باید مورد پژوهش قرار گیرد، در همان جملات نقل قول شده در بالا، به اندازه ی کافی روشن است. این توشته، به ما نشان می دهد چرا مارکس تصمیم گرفت توان خود را روی مقولاتی متمرکز کند که برای درک ساختار درونی چنان نظم اجتماعی ای لازم است که اگر بشریت قرار باشد به بقاه خود ادامه دهد، گذر از آن ، به نظام بازتولید اجتماعی کیفاً متفاوتی ضروری است. اصول پر اهسیت روش شناسی اتخاذ شده از سوی مارکس - به این معنا که با بررسی

خصیصه های تعیین کننده و اساسی پیش رفته ترین شکل اقتصاد بورژوایی، کلید رمز «کالبد شناسی میمون» باید در کالبد شناسی انسان جستجو شود و نه برعکس- آن گونه که برخورد ادعایی تاریخی اما در واقع غیر تاریخی ترین شیوه ی بررسی این موضوع ، کوشش به انجامش دارد- او را قادر می سازد، سرمایه را به عنوان قدرت کاملاً فراگیر نظام سوخت و ساز اجتماعی در مرکز تحلیل خود قرار دهد. این انتخاب از آن جهت صورت گرفت که او بتواند هم وجوه منبت این نظام تولیدی، نظامی که سرمایه را قادر ساخت به صورت قدرت فراگیر و چیره بر همه چیز جامعه در آید، نشان دهد، و هم وجوه هنفی آن را که لاجرم منجر به فروپاشی آن خواهد شد. به این دلیل است که سرمایه در تکامل بافته ترین شکل خود ، «باید هم نقطه آغاز و هم نقطه پایان [تحلیل] را تشکیل دهد».

اتخاذ چنین روند تحلیلی، طبیعی است که به آن معنا نیست که از نظر مارکس، پیشینه های تاریخی نظام سرمایه اهمیشی نذارد: یا این که سرمایه به نوعی، ناگهان با شکل بندی سرمایه داریاش از درون ابرهای اسرار آمیز، همچون آتن ( Pallas Athena) که از کله ی زئوس بیرون جهید، پدیدار می شود. به عکس همان گونه که مارکس در جاها و متون مختلف نشان می دهد، تمام وجوه شکل تکامل یافته ی سرمایه - از جمله کالایی شدن نیروی کار که مهم ترین گام در راه رسیدن به تکامل یافته ترین شکل سرمایه داری است - به درجات مختلفی در تاریخ، و در زمان هایی طولانی - بعضی هزاران سال - پیش از مرحله ی سرمایه داری ظاهر می شود. تمرکز بر شکل کاملاً تکامل یافته ی (سرمایه)، هم برای نشان دادن گرایش نظام به انحلال و هم به عنوان بخشی از نقد مارکسیستی اقتصاد سیاسی ضروری است، زیرا تا آن جا که به مورد دوم مربوط می شود، ویژگی تاریخی و گذرا بودن الزامی نظام سرمایه توسط همه ی مدافعان این نظام - از قرن ۱۸ گرفته تا تئوری های ماکس وبر، فُن هایِک و پیروان آن ها - انکار شده و پیشینه های تاریخی جزیی و جسته گریفته ی سرمایه را به صورت سیستم های کاملاً فراگیر به کار می برند تا تاریخی جزیی و جسته گریفته ی سرمایه را به صورت سیستم های کاملاً فراگیر به کار می برند تا تاریخی جزیی و جسته گریفته ی سرمایه را به صورت سیستم های کاملاً فراگیر به کار می برند تا شوره ی کنترل نوع سرعایهداری باز تولید سوخت و ساز اجتماعی را برای بشریت ابدی سازند.

مدافعان سرمایه، مطابق معمول گناهان خود را به مارکس نسبت می دهند تا بتوانند با محکوم ساختن او، با گونه ای هرزه درایی، به طور ضمنی خود را از چنین گناهانی تبرئه کنند. از این روست که جبرگرایان اقتصادی، آنان که با هم آواییِ بی چون و چرا با دیدگاه منافع سرمایه، به راستی نیز جبرگرا هستند، مارکس را به عنوان «یک جبرگرای اقتصادی» محکوم می کنند – آن هم به این دلیل که او جرأت کرده است جبرگرایی اقتصادیِ خود گسترِ نظام عزیزشان را افشا کند. به همان گونه نیز اینان مارکس را در ارتباط با اشارات او به نظام سوسیالیستی آینده، متهم به اعلام پایان تاریخ می کنند – چرا که او جرأت کرد تضادهای درونیِ گرایشهای نظام سرمایه را به

فروپاشی، در زمانی که هنوز تسلط کاملاً فراگیری دارد، نشان دهد؛ در حالی که اینان، هنگامی که « تمام تفاوت های تاریخی را معو می سازند و ، روابط بورژوازی را در تمام جوامع با اشکال مختلف می بینند»، در واقع خودشان کسانی هستند که پایان پویایی و دینامیسم تاریخی را اعلام می دارند. زیرا با پنهان ساختن ویژگی های پیشینه های جزییِ تاریخی نظام های اجتماعی اقتصادی موجود، کارشان به آنجا می کشد که فرایند تاریخی را در انجماد همیشگی سرمایه داری کنونی پایان داده ، پویایی و دینامیسم تاریخ را به کلی از میان می برند. از دیدگاه اینان، زمان حال، نمی تواند از نظر تاریخی دوره ای ویژه و گذرا به شمار رود و بنابرین به طور دقیق به همین حساب اوج نهایی و پایان کل تاریخ است. مارکس - که قرار است پایان تاریخ را اعلام کرده باشد - هنگام پافشاری هم بر ویژگی و خاص بودن پیشینه های تاریخی و هم شکل کاملا تادیخ متوقف باشد - هنگام پافشاری هم بر ویژگی و خاص بودن پیشینه های تاریخی و هم شکل کاملا تادازه در تولید سرمایه داری، درست بر خلاف اینان، تأکید دارد که دینامیسم و پویایی تاریخ متوقف شدنی نیست و از این رو دیدگاهی از زمان بندی تاریخی ارائه می دهد که به همان اندازه در شمت گیری آینده اش پایان ناپذیر است که از جهت گذشتهی آن.

پایان دادن به تاریخ در زمان حال ناگزیر حتا خصلت تاریخی رویدادها و فرایندهایی را که به آن منجرشده است، نیز از میان برده و آن [رویدادها] را به نوعی تقدیر و سونوشت معتوم تبدیل می کند. هدف این کار توجیه پذیرفتنِ حال، چه به صورت تسلیم و رضا (البته اگر متفکر مربوطه شهامت کافی برای پذیرش وجوه منفی و مشکل آفرین آن داشته باشد) و چه به شکل تجلیل کور و توجیه گرانه از وضع موجود است. از این بابت نیز تو گویی همه چیز در تاریخ، ابتدا به شکل تراژیک آن و در مرحله ی بعدی به شکل خنده دارش نمایان می گردد. از این رو همانگونه که در پیش دیدیم، پایان تاریخ نوع هگلی، با درک فیلسوف بزرگ و اعتراف تسلیم آمیز او به «تراژدی در قلمرو اخلاق» همراه است. در مقایسه، وابستگی و هم سویی بی چون و چرای بسیاری از در قلمرو اخلاق» همراه است. در مقایسه، وابستگی و هم سویی بی چون و چرای بسیاری از منفکران قرن بیستم با دیدگاه سرهایه ی کاملاً فراگیر، جشن خنده داری (Comic) به وجود می آورد که نه تنها از نظر اخلاقی توجیه ناپذیر، که چنان آکنده از تضاد است که حبتا از جهت دید اقتصادیِ خودِ نظام باز تولیدیِ آن اجتماعی، که می خواهند جاودانه اش کنند، نیز دوام پذیر نیست.

بنابر این بعد رزمنده ی نقد مارکس از «گرایشهای» اقتصاد سیاسی و فلسفه ی بورژوایی در «ابدی کردن» [نظام] ، جدا از اصول روش شناسی متخذه از سوی او، دقیقاً در آن مقطع از تکامل تاریخی، زمانی که اثرش را طرح می ریخت نبود. «مقولات هستی» (Dascinsformen) جامعه ی پیشرفته ی سرمایه داری دهم نقطه ی آغاز و هم نقطه ی پایان، لازم در شیوه ی بررسی او ست. تمام تحلیل مارکسیستی، بر چنین پایه ی فکری، ناظر به نتیجه گیری پایانی آن از طریق دادن

بحران ساختاری حل ناشدنی نظام در رابطه با مسائلی بود که در نکات شماره (۴) و (۵) بر شمرده شد، بحرانی که او انتظار داشت از طریق تضادهای برخاسته از تقسیم کار جهانی و بازار جهانی، انکشاف یافته و آشکار شود. این یکی از دلایل عمده است که برای مارکس ایده ی «سوسیالیسم در یک کشور»، نمی توانست به عنوان یک آغاز گر، وجود داشته باشد. افزون بر آن در قطعه ای که در بالا ذکر شد، مارکس هم چنین اشاره می کرد که بعضی مقولات که می بایست در کتاب سوهایه به عنوان اشکال مطلق (مقوله ای) مشتق از اشکال پیشین تکامل، تحلیل می شد، در نظام بورژوایی مدرن «به صورتی کاملاً سرکوفته و مسخ شده» حفظ شده است- به قول او مانند مالکیت اشتراکی - و البته نفس کار اجتماعی از نظر تولیدی پیشرفته ی زیر حاکمیت سرمایه، که با خصلتی پژمرده و مسخ شده باقی مانده. در نتیجه با در نظر گرفتن تولیدی به ارث رسیده [از این نظام] بخواهد به طور مناسبی در خدمت اهداف تولید کنندگان تولیدی به ارث رسیده [از این نظام] بخواهد به طور مناسبی در خدمت اهداف تولید کنندگان گیرد، نیاز به تغییراتی مطلقا بنیانی بود، زیرا بدون جای گزینی بنیانی (رادیکال) خصلت «پژمرده و مسخ شده» احکام ساختاری متضاد تقسیم کار اجتماعی حاکم پیشین، قدرت سرمایه، دو باره خود را تحمیل می کند و تمام اهداف آجتماعی را بی اثر خواهد کرد.

در تحلیل روابط کاملاً تکامل یافته ی تولیدی و توزیعی سرمایه، پیشینیه های تاریخی می تواند با استفاده از اصول روش شناسی که در رابطه با «کالبد شناسی میمون» بیان شد، به درستی به عنوان عوامل درجه دوم زمان حال در نظر گرفته شود. زیرا تحت یک نظام سوخت و ساز اجتماعی معین، چنان که در واقعیت عمل می کند، تمام روابط گذشته و پیشینه های تاریخی که هرگونه قرابتی با نظام مسلط کنونی داشته، تا به اکنون به عنوان عواملی درجه دوم در آن ادغام گردیده است – چه به شکل پیش رفته - یعنی ادغام مثبت و مفید – و چه در شکل «پژمرده و مسخ شده». همه ی این ها اما، در صورت برافتادن نظام مورد بحث، از طریق یک انقلاب سیاسی با انگیزه های سوسیالیستی، به طور بنیانی تغییر می کند.

در آن بُرهه، هنگامی که بسیاری از روابط تحکیم پافته ی پیشین، سیال و ناپایدار می شود، و اهکان ایجاد ساختارهای بدیل، به وسیله ی یک انقلاب اجتهاعی پی گیر مطرح می گردد، آشکال سرمایه داری به ارث رسیده با تمام توان خود، از پذیرفتن مقام میمون [در نظام جدید] خودداری می کند. افزون بر آن در شرایط جدید، «میمون» هایی که تا حال سرسپرده ی سرمایه داری بودند، اکنون فعالانه به دفاع از قدرت به طور موقت جا به جا شده ی کاملاً فراگیر پیشین بر می خیزند، در واقع، در شرایط بلافاصله پس از انقلاب، سرمایه و اجزاء متشکله اش، همه تبدیل به

اژدهاهای پرنده ای می شوند که از دهان خود به سوی هر آن کس که کوشش کند نظام کهن را به شکل پیشین آن- که عوامل درجه دوم در آن به طور استواری ادغام شده و دارای فعالیتهای فرودست اما کاملاً واقعی بود - آتش می فشاند. از همه مهم تر آن که حتا کار اجتماعی پژمرده و مسخ شده - به صورتی که برای ادامه ی بقای خود در شکل استقرار یافته ی تقسیم کار اجتماعی، به سرمایه وابسته شده است - در خطر جانب داری از آن ها [عوامل بالا] است؛ [کار اجتماعی] در خطر چنین عملی، آن هم بر خلاف منافع عملاً قابل تحقق خود است، مگر آن که تولید کنندگان همبسته در چارچوب یک راه بُرد (استراتژی) رادیکال سوسیالیستی، به واقع بتوانند، مقام کارگزار مسئول نظام سوخت و ساز اجتماعی دوران گذار را به دست آورند و هدفشان مقام کارگزار مسئول نظام سوخت و ساز اجتماعی دوران گذار را به دست آورند و هدفشان گذشتن به فراسوی سرمایه، نه تنها از جهت آن چه مستقیماً به آن ها به ارث رسیده است، بلکه مهمتر از آن از جهت آشکال عملی مابعد انقلابی [سرمایه] نیز باشد.

این است آن فضا و زمینه ای که ما از تاریخ قرن بیستم با اثرات نابود کننده اش بر پروژه ی سوسیالیستی فرا گرفته ایم. طبیعی است که مارکس به هیچ رو نمی توانست تصور آن گونه تحولاتی را بکند که موجب فروپاشی هایی شد که به تازگی و در گذشته ی نه چندان دور شاهدش بوده یم. امکان تصور چنین تحولاتی برای مارکس از آن جهت بسیار کم بوده است که از نظر او. یک تحول سوسیالیستی قابل دوام می باید و تنها می تواند برخاسته از بحران ساختاری نظام جهانی سرمایه با تقسیم کار اجتماعی متضاد و آشتی ناپذیر بین المللی آن و اختلال عمیق در بازار جهانی باشد (۹۱). در پرتو تجربه ی تاریخی خودمان اما، انتقاد از خود انقلاب سوسیالیستی و انکشاف واقعی اش ~ که در نوشته های مارکس تنها به صورت اصول کلی، چنان که به طور مختصر در هیجدهم بروهر تویی بناپارت دیده می شود - باید بخش جدایی ناپذیری از درک واقعیت متضاد سرمایه در انواع پسا سرمایه داری آن نیز باشد. این نکته که مارکس در نوشته هایش نمي توانست به اين مساله ي حياتي بهردازد قابل درك است، چرا كه او به هيچ طريق، نمی توانست ویژگی های تاریخی تحولات سرگیجه آور دوران پس از انقلاب را که سرانجام موجب فروپاشی نظام سرمایه داری پسا سرمایه داری از نوع شوروی شد، مَد نظر داشته باشد. با این همه همان گونه که در بخش ۴ - ۱ - ۱۷ خواهیم دید، شبوه ای که او، نظام کاملاً تکامل یافته ی سرمایه را به مشابه نظامی اندام واره ای (ارگانیك) مشخص می کند، که جای گزینی نظامی دیگر به جای آن نیز باید به صورت نظامی ارگانیک صورت گیرد - و نه به صورت تغییراتی محدود، آن هم تنها در بُعد قانونی آن و باقی گذاردن روابط سرمایه ی به ارث رسیده در بسیاری از وجوهش به طور دست نخورده - ، هم به پرتوافکندن براین مسأله ی بغرنج کمک مي كند كه إشكال در كجا بود، و هم نشان دهنده ي علائم خطر مهمي براي آينده است.

#### 14-1-4

مشاهده می کنیم که مارکس توجه و دقتی بنیانی به ترکیب اصول تئوری خود با نقد اقتصاد سیاسی دارد. اقتصاد دانانی که او می باید آنها را به خاطر «ابدی کردن» نظام حاکم مورد نقد قرار دهد، پیش تاریخ سرمایه را به زمان حال نسبت می دهند. هدف آنا ن از انجام این کار آن است که بتوانند ادعا کنند آنچه در مورد نخستین مراحل تکامل سرمایه - «انباشت [سرمایه]، پیش از کار و نه برخاسته از آن» - صدق می کند در مورد نظام کاملاً تکامل یافته ی سرمایه نیز صادق است.

«این عبلِ سرمایه، که مستقل از کار است، و نه پدید آمده (Posited) توسط آن سپس از پیش تاریخ سرمایه [منشاء تاریخی آن] به زمان حال انتقال داده شده، به صورت یکی از عوامل واقعیت فعالیت و بازسازی آن تبدیل می شود، و در نهایت حق ابدی سرمایه بر ثمره ی کار دیگر آن انسان ها از این جا نشیجه گیری می شود، یا به دیگر سخن شیوه ی تصاحب [کار دیگران] از قوانین ساده و «عادلانه» مبادله ی [ارزش های] معادل استنتاج می گردد... [واقعیت این است که در زمان حال]، کارگر به طور دائم دستمایه ی دو گانه ای برای سرمایه دار [به شکل سرمایه] به وجود می آورد. بخشی از این دستمایه به طور دائم صرف بر آوردن شرایط موجودیت خودش و بخش دیگر مصروف تحقق بخشیدن به شرایط موجودیت سرمایه می گردد. همان گونه که در بخش دیگر مصروف تحقق بخشیدن به شرایط موجودیت سرمایه می گردد. همان گونه که در بخش دیگر مصروف تحقق بخشیدن به شرایط موجودیت سرمایه می گردد. همان گونه که در بخش دیگر مصروف تحقق بخشیدن به شرایط موجودیت معادلی در ازای آن توسط سرمایه و بیگانه شده ی [انسان های] دیگره بدون مبادله و پرداخت معادلی در ازای آن توسط سرمایه تصاحب شده است» (۱۲)

ضرورت نقد اقتصاد سیاسی - به دلیل این همانی آن با دیدگاه سرمایه و ابدی کردن آن از این رهگذر - مارکس را بر آن می دارد تا توجه خود را بر آن مرحله از تکامل [سرمایه] متمرکز کند که ادامه ی تصاحب کار، پیش شرط تداوم باز تولید [کل] نظام است. و انباشت اولیه از این جهت اهمیتی درجه دوم دارد. زیرا هنگامی که به زمانی می رسیم که روابط مورد بحث مربوط به نظام کاملاً تکامل یافته [سرمایه] است، اشکال قدیمی انباشت [تا این زمان] به طور بنیانی تغییر کرده است. بنابر این اگر بخواهیم یک بدیل (آلترناتیو) اجتماعی - اقتصادی در برابر نظام سرمایه مطرح کنیم، باید رویارویی با این اشکال به طور بنیانی تغییر بافته ی انباشت را مد نظر داشته باشیم. بدیل مطرح شده باید در برابر نظام واقعاً موجود و نه اجداد دور دست آن بدیلی نظر دام به باید می این که اهداف سیاسی آن، چه اندازه رادیکال باشد، هنگامی که به طور دردناکی آشکار می گردد که با نفی

ناگهانی موجودیت سرمایه، نمی توان آن را به تاریخ گذشته سپرد - درست به همان گونه که سرمایه نمی توانست به طور ناگهانی ظاهر شود و قدرتش را تحمیل کند - سازمان پابی تاریخی سرمایه از نو به طور جدی مطرح می گردد. اما هنگامی که از شکل کاملاً تکامل یافته ی نظام سرمایه صحبت می کنیم - همان گونه که مارکس در نقد خود از اقتصاد سیاسی چنین می کند - تأکید باید بر شرایطی گذارده شود که در آن نیروی کار به صورت کالایی برای خود کارگر در در آمده و در نتیجه تولید تبدیل به:

«تولید کالا در گستره ی کاهل آن و در نمامی طول و عرض آن می شود. تنها در آن هنگام است که همه ی فرآورده ها تبدیل به کالا می شود... کالا به مشابه ی شکل ضروری فرآورده و بنابر این بیکانه شدن فرآورده به مشابه ی شکل ضروری تصاحب آن، به معنای شکل کاها تکامل یافته ای از تقسیم کار اجتماعی [در می آید]؛ در حالی که از سوی دیگر تنها بر پایه ی تولید سرمایه داری و بنابر این هم چنین [برپایه ی] تقسیم کار درون کارخانه، از نوع سرمایه داری است که همه ی فرآورده ها ناکزیو شکل کالایی به خود می گیرد و بنابر این تمام تولید کنندگان [نیز] به ناچار تولید کنندگان کالا هستند. پس بنابر این تنها با فرارسیدن تولید سرمایه داری است که برای نخستین باز ارزش هباداله می توان به دست آورده (۹۳).

به یک معنا در این جا صحبت از شکل تکاملی متناقضی می کنیم. زیرا کالا را از یک سو به صورت پیش شوط سرمایه - در شکل گرفتن تاریخی آن - مشاهده می کنیم و از سوی دیگر در مرحله ی کاملاً تکامل یافته ی تولید سرمایه داری نینز کالابه صورت محصول آن، پدیدار می گردد. به قول مارکس:

«کالا[از یک سو] به صورت ثروت اولیه ی بورژوازی [و] پیش شرط ظهور سرمایه، نقطه ی آغاز [بحث] ما بود و از سو دیگر کالاها اکنون به صورت هاصل سرمایه نمایان می شوند. سیر دایره واری که در بحث ما دیده می شود، از یک و با تکامل تاریخی سرمایه مطابقت دارد که بخی از شروط ظهورش مبادله ی کالاها و دانو ستد آن هاست. اما همین شرط، خود بر پایه ی هواصل مختلفی از تولید ایجاد می گردد که آنچه در همه ی [آن مراحل] مشترک است عبارت از این است که یا تولید سرمایه داری هنوز اصلاً وجود ندارد و یا تنها به صورت پراکنده موجود است. از سوی دیگر مبادله ی کالاها به صورت کاملاً تکامل یافته اش و شکل کالایی به مثابه ی شکل اجتماعی و به طور جهان شمول ضروری فرآورده، ابتدا به صورت هاصطل شیوه ی تولید سرهایه داری ظاهر هی گردد،

نکته این جاست که بی درک سیر دایره وار و انحرافی نظام سرمایه - که کار در آن به عنوان کار تجسم یافته و بیگانه شده تبدیل به سرمایه شده و به عنوان سوهایهی شخصیت یافته، هم در برابر کارگر می ایستد و هم بر او چیره می شود - راه گریزی از حلقه ی معیوب خود - باز تولید گسترده ی سرمایه به عنوان قدر تمندترین شیوه ی کنترل سوخت و سازی که تا کنون در تاریخ دیده شده، نخواهد بود. زیرا قدرتی که بر کارگر چیره است، همان قدرت کار اجتماعی است که با چرخشی دایره وار، تغییر شکل داده خود را در « هیأت پژمرده و مسخ شده اش - آن هم در «شرایط بت وارثی که در آن فرآورده، مالک تولید کننده ی خویش است» (۹۵) به جامعه تحمیل می کند. به دیگر سخن «خصلت اجتماعی کار کارگر، هم از جهت ذهنی و هم در واقعیت، نه تنها به صورت نیرویی بیگانه، بلکه به شکل قدرتی خصمانه و آشتی ناپذیر، در هیأت تجسم یافته و شخصیت پیدا کرده در سرمایه، رو در روی او می ایستد» (۹۶) پس برای شکستن حلقه ی معیوب سرمایه، به مثابه ی یک شیوه ی کنترل سوخت و ساز اجتماعی، لازم است با بت واره پرستی نظام سرمایه، به مثابه ی یک شیوه ی کنترل سوخت و ساز اجتماعی، لازم است با بت واره پرستی نظام در شکل کاملاً تکامل یافته اش رویارو شویم و چنین وظیفه ای به این درک نیاز دارد که:

«سرمایه چیزی بیش از پول نیست. سرمایه، مانند پول، بپانگر روابط اجتماعی معینی میان افواد است که به صورت روابط اشیه با انسان ها پدیدار می گردد و [در نتیجه] ارتباطات اجتماعی معینی، به صورت آن خصیصه های اجتماعی ظاهر می شود (که تو گوبی) به طور طبیعی، به اشیاء تعلق دارد ... پول، بدون آن که با نیروی کار، به صورت کالایی که توسط خود کارگر فروخته می شود، معاوضه گردد، نمی تواند به سرمایه تبدیل شود. کار، از سوی دیگر تنها هنگامی می تواند به صورت کار مزدی درآید که شرایط عینی [فعالیت خودپرست، به صورت ثروت هایی بیگانه و ارزش هایی که برای خود وجود دارد و خود را محکم چسبیده است و در یک کلام به صورت سرمایه با آن روبرو شود... این شرایط عینی [فعالیت] باید از نقطه نظر رسمی به عنوان قدرت هایی بیگانه و مستقل، به صورت ارزش – کار تجسم یافته – که کار زنده به سادگی وسیله ای برای حفظ و گسترش آن است، با کار رو به رو شود» (۹۷).

شیوه ی تسلط و حاکمیت سرمایه - یعنی کار تجسم یافته و بیگانه شده - بر کار در مسیر باز تولید گسترده ی دایره وارش با شیوه های پیشین تسلط، بسیار متفاوت است. با وجود این:

«رابطه ی سرمایه رابطه ای است بر اساس زور و اجبار که هدف آن بیرون کشیدن کار اضافی از طریق طولانی کردن زمان کار است – [این رابطه] رابطه ی زور و فشاری است که متکی به هیچ رابطه ی تسلط و وابستگی شخصی نیست، بلکه به سادگی برخاسشه از اختسلاف در نوع فمالیتهای اقتصادی است. این رابطه ی سرمایه ای، به شکل زور و اجبار در چند شیوه ی تولیدی مشترک است. شیوه ی تولید سرمایه داری اما، راههای دیگری نیز [به غیر از آن شیوه های تولید دیگر] برای بیرون کشیدن ارزش اضافی دارد. [هنگامی که ارزش اضافی تنها با طولانی کردن زمان کار ایجاد شود، تولید ارزش اضافی هطلق خواهیم داشت]. بنابراین در جایی که این [ارزش

اضافی مطلق] تنها نوع تولید ارزش اضافی باشد، با شعبول (زیر نهشت) رسمی کار زیرسلطهٔ سرمایه (خماه Formal Subsumption of Labor under Capital) سر و کار داریم» (۱۸).

مثال هایی که مارکس در این جا برای توضیح آشکال پیش سرمایه داری شمول رسمی کار تحت سرمایه ارائه می دهد عبارت است از سرمایه ی ربیعی و سرمایه ی تجاری (۹۹). ویژگی تاریخی شکل تسلط سرمایه داری کاملاً پیشرفته در مقایسه با این دو، چیزی است که او آن را «شمول (زبر نهشت) واقعی کار زبرسلسطهٔ سرمایه، (Real Subsumption of Labor under capital) - می خواند، (۱۰۰) که خصیصه ی آن، تولید در مقیاس وسیع، همراه با علوم و تولید ماشینی و تضمین غلبه ی ارزش اضافی مطلق بحث شرایط شمول رسمی کار زبر سیطره ی سرمایه است.

تسلط بر نیروی کار، به این یا آن شکل، چیزی است که تمام اشکال تولیدی - به استثنای نظام اشتراکی اولیه، بر پایه ی مالکیت اشتراکی، که مارکس آن را «به طور طبیعی به وجود آمده » میداند - (۱۰۱) با تولید نوع سرمایه داری در آن شریکند. با توجه به خصلت بت وارگی (Fetishism) نظام سرمایه،این تصور باطل به وجود می آید-و البته با اشتیاق هر چه تمامتر و قدرت هر چه بیشتر در ایدئولوژی حاکم تداوم مییابد-که در نظام سرمایه داری مدرن، رابطه میان سرمایه و کار عاری از هر گونه عامل تسلط است. واقعیت اما با این ادعا بسیار متفاوتست: «این فروش وخرید دائم نیروی کار وروپارویی دائم میان کارگر [ از یکسو] و کالای تو لید شده توسط خود کارگر به عنوان خریدار نیروی کار او و به عنوان سرمایه ی ثابت [ ازدیگر سو ]، تنها به شکل هیانجی انقیاد او به سرمایه [ یا ] انقیاد کار زنده به عنوان وسیله ای صرف برای حفظ و افزایش کار تجسم یافته پدیدارمی گردد، که مقامی مستقل در برابر او به دست آورده است. تداوم رابطه میان سرمایه به عنوان خریدار و کارگر به عنوان فروشنده ی [نیروی] کار، شکلی از میانجی گری است که ذاتی این شیوه ی تولیدی است؛ اما شکلی است که تنها به مفهوم رسمی آن از دیگر اشکال آشکار تر بردگی کسار و تعلك تار از سوی صاحبان شرایط[ونسایل] كار متمایزاست. چنین رابطه ای بر مبادله ی واقعی ووابستگی دائم[کارگر] که پیوسته از طریق میانجی فروش وخرید [نیروی کار] بازسازی می شود، پرده کشیده وآن را به صورت **رابطه ای پولی** جلوه می دهد. شرایط چنین دانوستدی نه تنهادائم باز تولید می شود، [بلکه] افزون بر آن، آنچه که یکی میخَرَد و آنچه دیگری ناگزیر است به فروشد،خود، نتیجه ی همین فرایند است. باز تولید دائم این رابطه ی خربدوفروش تنها، واسطه ای برای همیشگی ساختن چنین رابطه ی ویژه ای از وابستگی است که ظاهر فریبنده ی یک دادوسند [و یا] قرارداد میان آن صاحبان کالا را به آن می بخشد که دارای حقوق مساوی بوده وبا آزادی یکسان رو در روی هم قرار می گیرند» (۱۰۲)

بنابرين، شكل ويژه ي تاريخي سلطه بركارونجوه ي استشماران كه خصيصه ي نظام سرمایه داری است، در نهایت بر بنیان هایی استوار است که ریشه های عمیق تاریخی دارد. به این دلیل است که رهایی کار از شمول آن تحت سرمایه چه به شکل رسمی وچه واقعی، بدون به چالش خواستن بنیانی سلطه بر کارواستثمارآن که در طول تاریخ،اشکال پرشماری به خود گرفته-وبااین حال همه محتوای انقیاد گرایانه ی خود را حفظ کرده اند-وبدون چیرگی براین عوامل در تمامیت خود، تصورناپذیراست. بنابرین تعجب آور نیست که جابه جایی قانونی (حقوقی) سرمایه داران خصوصی در جوامع مایعدانقلابی ازنوع شوروی، حتا نمی توانست خراشی برسطح مشکل بنیانی جامعه وارد کند. از سوی دیگراما، با تبدیل نوع بیرون کشیدن ارزش اضافی از طریق اقتصادی زیر سلطه ی نظام سرمایه داری به بیرون کشیدن ارزش اضافی به طریق کنترل وفشار سیاسی درنظام سرمایه ی مابعد سرمایه داری، این مشکل پیچیده ترشد. زیرابیرون کشیدن ارزش اضافی ازطریق مستقيم اقتصادي كه درنوع سرمايه داري اين شيوهي سوخت وساز اجتماعي بازتوليد، غلبه دارد، ازنظرمارکس «شیوهای است که بیشتربه نفع تولیداست» (۱۰۳).این مسأله تاحدزیادی به دلیل شیوه ی مسخ شده وازخودبیگانه ( Fetishistic ) مدیریت روابط میان سرمایه و کاربا گرایش آن به اسرارآمیزکردن وپنهان سازی فشار بی رحمانه ای است که به صورت عادی و زیر ظاهر توهم انگیز واردشدن درقراردادی آزاداًنه صورت میگیرد.همان گونه که در بخش ۴-۱۷ خواهیم دید تجربه ی شکست خورده ی «پرستروئیکا» ی گرباچف که کوشش داشت هردوشیوه ی استشماروبيرون كشيدن ارزش اضافي را زير عنوان پروژهي تخيلي «سوسياليسم بازار» تلفيق دهد، فرض می کردکه تسلط مشترک این دوشیوه برکارگران به خودی خودبرای جبران فقدان الزامات عینی شِق اجباراقتصادی که درنظام سرمایه داری کاملاً پیشرفته عملی است، کافی خواهدبود.

با توجه به اسطوره سازی در باره ی «نظام کسب و کار آزاد» (Free Enterprise)، گرایش به سوی قراموش کردن این مسأله هست که حتا رساترین شیوه ی اجبار اقتصادی، «نیروی ذخیره»ی حکومت را برای روز مبادای یک آشوب عمده در اختیار دارد. در مورد منشاء تاریخی این نظام اما، کاربرد مستقیم شدید ترین اشکال خشونت - مانند اعدام هزاران «ولگرد» و «خانه به دوش» در نتیجه ی حصار کشی اجباری - که برای تضمین شرایط مطلوب در راه تکامل و فمالیت سرمایه ضرورت بود، به طور حساب شده ای از اذهان محو می گردد. زیرا همان گونه که مارکس خاطر نشان می کند:

«کار مزدوری، با آزاد شدن (نیروی) کار، هنوز کاملاً برقرار نشده است. کارگران هنوز پشت و پناهی در روابط فتودالی دارند؛ عَرضه ی کارگر هنوز خیلی اندک است؛ از این رو سرمایه هنوز قادر نیست آنها را به پست ترین درجه تقلیل دهد. این است دلیل تعبین مزدها از طریق قانون. تا زمانی که مزدها از طریق قانون تنظیم شود، نه می توان گفت سرمایه، به مشابه ی سرمایه، تولید را مشمول خود ساخته است و نه کار مزدوری روال موجودیت شایسته ی خود را پیدا می کند. مزدها [در انگلیس] در سال ۱۵۱۴ باردیگر تقریباً مانند دفعه ی پیش [از طریق مقررات] تنظیم شد. ساعات کار تثبیت گردید. هرکس که طبق درخواست، کار نکند، دستگیر می شود. پس هنوز تار اجباری توسط کار گران آزاد و با مزد معین انجام می گیرد. اینان باید ابتدا به کار زیر شرایطی هجبور شوند که سرمایه مقرر کرده است. تهی دستان اما بیشتر تمایل دارند به ولگردی، دزدی و گدایی روی آورند تا کار گر ی. کار گر شدن تنها در شیوه ی تکامل یافته ی تولید سرمایه داری است که شکل عادی پیدا می کند. در پیش تاریخ سرمایه، حکومت (State) برای تبدیل تهی دستان به تارگوان، تحت شرایطی که به سود سرمایه باشد، زور و فشار به کار می برد، زور و فشاری که هنوز توسط رقابت میان خود کار گران به آنان تحصیل نشده بوده می برد، زور و فشاری که هنوز توسط رقابت میان خود کار گران به آنان تحصیل نشده بوده

شرط بنیانی موجودیت و عملکرد سرمایه این است که بتواند قدرت فرهاندهی بو کار داشته باشد. به طور طبیعی حالت ها و وجوهی که این فرماندهی از طریق آن ها می تواند و باید اعمال شود، در معرض تغییرات تاریخی قرار دارد و می تواند سرگیجه آور ترین اشکال را به خود بگیرد. اما شوط مطلق فرماندهی تجسم یافته و بیگانه شده بر کار باید همیشه برجای بماند: فرماندهی ای تجزیه ناپذیر توسط سرمایه و نه هیچ عامل دیگر، صرف نظر از این که در کدام یک از اشکال به واقع موجود و شدنی آن باشد . بدون این [فرماندهی]، سرمایه، دیگر سرمایه نیست و از صحنه ی تاریخ ناپدید می گردد.

شیوه ای که سرمایه به طور واقعی، شکل تکامل یافته اش را به دست می آورد، فرآیند تاریخی بسیار طولانی و پیچیده ای است. سرمایه به عنوان قدرت فراگیر باز تولید سوخت و ساز اجتماعی، از اجزایی سرچشمه می گیرد که در موقعیت اولیه ی خود، به ناگزیر نقشی فرعی بازی می کردند - حتا اگر هم پویایی این نقش، نسبت به پویایی دیگر نیروها و احکام جامعه ی مفروض، در حال افزایش بوده باشد. سرمایه در جریان انکشاف تاریخی خود، به تدریج بر مقاومت هایی که در برابر خویش می یابد چیره شده، برای استیلا بر تمام وجوه فرایند باز تولید اجتماعی «قدرت عالیه» به دست می آورد:

« پیش شرط فرایندی که در آن پول یا ارزشِ قائم به ذات، در ابتدا تبدیل به سرمایه می شود، انباشت اولیه به وسیله ی صاحب پول و یا کالاهاست که او به عنوان یک غیرسرهایه دار، از طریق پس انداز یا کار فردی و غیره به آن دست یافته است. بنا بر این در حالی که به نظر می رسد

پیش شرط تبدیل پول به سرمایه معلوم و مشخص است و پیش شرط هایی بیرونی برای ظهور سرهایه وجود دارد، [اما] به محض این که سرمایه به سرمایه تبدیل شد، پیش شرط های خود، یعنی تملک شرایط واقعی برای ایجاد ارزش های جدید را، بدون هبادله – وبه وسیله ی فرآیند تولید خود سرمایه – به وجود می آورد. این پیش شرط ها که در ابتدا به صورت شرط لازم ایجاد آن حضور پیدا کرده بود و بنایر این به نظر نمی رسید ناشی از عمل آن به عنوان سرمایه باشد، اکنون به عنوان نتیجه ی تحقق و واقعیت یافتن سرمایه، که توسط آن به وجود آمده است، نه به عنوان شرایط ظهورش، بلکه در نتیجه ی وجود خودش، پدیدار می گردنده (۱۰۵).

این چنین است که سرمایه تبدیل به «علت در خود» (Causa Sui) گردیده، خود را به مثابه یک قدرت، باز تولید می کند؛ قدرتی که باید در همهی وجوه و جنبه هایش از آن فرا رفت، آن هم درست به دلیل قدرت خویشتن سازی (و داشتن توان خویشتن - بازسازی، در صورت نبود آلترناتیوی دوام پذیر، حتا به دنبال وارد آوردن ضربه ای اساسی به آن). سرمایه باید در تمامیت روابطش کنار گذاشته شود و گرنه شیوه ی کاملاً فراگیر باز تولید سوخت و ساز اجتماعیش حتا در مورد موضوع های نسبتاً کم اهمیت آن نمی تواند جا به جا گردد.زیرا «سرمایه یک رابطه ی ساده نیست، بلکه یک فرایند است که در مراحل مختلف خود، همیشه سرمایه باقی می ماند... مبادله با برقراری رسمی ارزش مبادله، آرام و بی حرکت نماند، بلکه به ناگزیر در جهت تابع ساختن خود تولید به ارزش مبادله پیش رفت، (۱۰۶). پس، مسأله ی خطیری که مطرح است، عبارت است از فرآیند دایره وار خویشتن سازی (Self-constitution) و خود باز سازی گسترده(Extended Self-reprodution) سرمایه در تکامل یافته ترین شکل آن . هر کوشش برای مهار سرمایه و غلبه بر آن از طریق رفتار با آن به عنوان «چیزی مادی» [آن هم] مربوط به یک «رابطه ی ساده» با مالک خصوصی اش - به جای بنیاد گذاری بدیلی دوام پذیر و ماندنی در برابر فرآیند پویای آن که در تمام مراحل مختلف «همیشه سرمایه می ماند» - تنها می تواند به شکستی فاجمه بار منجر گردد. هیچ ترفند قانونی به خودی خودقادر نخواهد بود سرمایه را بعنوان فرهاندهی ضروری بر کار، تحت شرایط غالب و دراز مدت تاریخی و ناگزیر به ارث رسیده ی بعد از انقلاب، از فرایند سوخت و ساز اجتماعی برکنار کند. برگرداندن قدرت بیگانه شدهی فرماندهی برکار، به خود کارگران، تنها با قرار دادن جهت حمله ی خود علیه نمود شخصی سرمایه در هیأت سرمایه دار خصوصی، ممكن نیست. تنها راه آن جا به جا كردن «نظام ارگانیک، مستقر، به عنوان نظام کنترل کننده ی کاملاً فراگیر و مسلط بازتولید اجتماعی است. چنین کاری در مقایسه با افسانه ی رهایی حقوقی مابعد سرمایه داری از نوع شوروی که به طور غم انگیزی به عنوان «مکانیسمی» برای «انباشت سوسیالیستی»، در شرایط وابستگی موروثی به

بت وارگی سرمایه باقی می ماند، نیاز به خویشتن - رهایی (Self-emancipation) بنیانی از سوی کارگران دارد. این واقعیت که خود سرمایه، که از دید مارکس باید نظام دیگری به طور کامل جای آن را بگیرد، ریشه ای این چنان عمیق در تاریخ دارد که منشاء آن دست کم به یونان و رم قدیم بر می گردد (۱۰۷)، تنها می تواند تأکیدی بر بار سنگین مادی حقیقت ساده ی فوق باشد.

### 14-1-4

مناسبات سرمایه ای (Capital Relation) مناسباتی به غایت متناقض است، چرا که خصیصه ی آن عبارت از وجود شکاف دولایه ای در اردوی کار از یک سو و وجود باری دولایه ای و انگلی از جهت اردوی سرمایه بر آن شکاف از سوی دیگر است. تناقض در مناسبات سرمایه از آن رو باز هم پیچیده تر می شود که شکاف های دوگانه- تا زمانی که این رابطه از نظر تاریخی پذیرفتنی بماند - از طریق تضاد ساختاری آشتی ناپذیری به هم متصل می گردد. آنچه مناسبات سرمایه داری را برای دوره ی معینی دوام پذیر و قابل پذیرش می سازد، این است که در شرایط فقدان یک آلترناتیو سوخت و ساز اجتماعی، سرمایه و کار- و نه سرمایه دار خصوصی و دارایی های مادی از نظر حقوقی محافظت شده ی او - در فرایند باز تولید مادی، به طور ی جدایی ناپذیر به هم وابسته اند و [هیچ یک] بی ادامه ی بازتولید متقابل دیگری، و نیز باز تولید تضاد آشتی ناپذیر و ساختاری نسبت به یکدیگر قادر به ادامه ی حیات نیستند. با وجود این،مناسبات سرمایه ای **نه به رغم** متناقض بودنش که به طور دقیق به **واسطه ی** این تناقض ، بنیان گذاری شد؛ و تا زمانی که بتواند به موجودیت خود به عنوان نظاهی ارائیك ادامه دهد، خود را به صورت فرآیند باز تولید گستردهی سرهایه که «در تمام مراحل باز هم همیشه سرمایه باقی می ماند»، به جامعه تحمیل خواهد کرد. به همین دلیل نیز هست که تمام کوشش های گذشته برای حذف تضادهای ساختاری نظام - از «سرمایه داری مردمی» گرفته نا سیاست سازش و تسلیم سوسیال دمکرات ها-ثابت کرده، نه تنها بیهوده، که بی بنیان هم بوده اند و در آینده نیز چنین خواهند ماند. سرمایه، تا زمانی که فرآیند بازتولید پویای آن به طور عینی قابل دوام باشد، هیچ ترسی از تناقض و درگیری ندارد. برعکس، وجود تضاد و درگیری، حتا در اردوی خودش، یعنی در میان سرمایه های مختلف، موجب رشد و رونق آن می گردد و با تحمیل پیروزمند قدرت و فرماندهی خود بر کار، در روند باز تولید تضادهای عمیق ساختاری نظام اُرگانیک خویش، تقویت می گردد.در واقع راز ترقی سرمایه از یک آغازگر کوچک محلی با حضوری پراکنده، به قدرت غول آسای امروزی آن نسبت به کار، همین است. سرمایه به محض آن که دیگر نتواند برکار غلبه داشته باشد و آن را

استشمار کند - آن گونه که افسانهی «مشارکت قدرت میان کار و سرمایه» ادعا دارد و سرمایه ادعا دارد و سرمایه ادعا دارد و سرمایه ای روشن ضمیر را با «بازار سوسیالیستی» دل سوز آن به عنوان چارچوب روابط آینده ای سعادتمند پیش بینی می کند - توان خود را در کنترل فرآیند سوخت و ساز اجتماعی به کلی از دست می دهد.

شکاف دولایه ای در اردوی کار که مورد بحث ماست، خود را به آشکال زیر نشان می دهد:

(۱) - فاعلِ (Subject) واقعیِ فرآیند تولید، خود را به صورت کارِ بیگانه شده [توسط]

سرمایه عینیت می بخشد و بدین ترتیب، در عین حال که خصلت فاعل بودن خود را که داشتن

توانایی لازم برای گنتول فواگیو فرآیند باز تولید اجتماعی است؛ از دست می دهد، به دلیل وجود

تضادی چشم گیر، باید توان آگاهانه ی خود را نیز برای انجام وظایف تولیدیِ فاص و بی شماری
که توسط سرمایه دار به او محول شده ، حفظ کند.

(۲) - کار اجتماعی که برای فرآیند تولید پیشرفته ی سرمایه، مطلقاً لازم است، به اجزاء خود تجزیه می شود و [سپس] هم در حوزه ی تولید و هم توزیع ، به صورت کارگرانی هغفره با سرمایه رویارو می گردد. سلطه ی چنین رابطه ای به سود حفظ کنشرل کامل سرمایه ی اجتماعی بر نمامی اردوی کار از طریق روش به طور تاریخی عملی ایجاد رقابت میان اجزاء بی شمار کار، چه با روال اقتصادی مستقیم و چه با میانجیگری روال سیاسی، حفظ می گردد.

به این دلیل است که فرآیند کار اجتماعی در زیر حاکمیت سرمایه، صرف نظر از این که تقسیم کار عمودی و افقیِ موجود، تا چه اندازه پیش رفته باشد، تنها می تواند به شکل «سرکوفته و مسخ شده اش» وجود داشته باشد و به ناچار به این شکل ادامه یابد؛ این وضعیت حتا با پیچیدگی های بیشتر در انواع جوامعی نیز که به نام جوامع مابعد سرمایه داری شناخته شده ، به دلیل حفظ حاکمیت سرمایه، ادامه می یابد. در این چارچوب، هم چنین شاهد آن هستیم که رقابت میان کار گران اهمیتی ثانوی دارد، چرا که تابع مدیریت نضاد ساختاری و بنیانیِ میان کار و سرمایه ، و شکلی معمولی از تحمیل این تضاد و باز سازی موفقیت آمیز آن در خدمت اهداف باز تولید گسترده ی سرمایه است. (همان طور که در بالاً دیدیم، شرایط مطلوب اقتصادی برای مرمایه، در ابتدا مستقیماً برخاسته از خود فرآیند تولید اقتصادی نبود. این شرایط می بایست از طریق سیاسی به [نیروی] کار نافرمان س «ولگردان» و «خانه به دوشان» – تحمیل گردد، آن هم چون هانری هشتم. سرمایه در آن زمان نیاز به مقادیر زیادی «زور اولیه» (Pump Priming) داشت و در عصر ما نیز دوباره به شدت به کمک میاسی نیاز پیدا کرده است و این نیاز براستی داشت میان اجزای اردوی تجزیه شده ی

کار، نه ضرورتی درجه ی دوم یا فرعی، که الزامی درجه ی اول برای پیکربندی و عمل کرد نظام بود، به برکت عمل نکردن ضروری اردوی کار در جهت منافع خود، به عنوان تنها آلترناتیو عملی در برابر نظام بازتولید حاکم، فرماندهی سرمایه بر کار، شکل همیشگی به خود می گرفت. در حالی که ضعف اردوی تجزیه شده و از نظر داخلی از هم گیخته ی کار که تداوم قدرت سرمایه ناشی از آن است، در تحلیل نهایی مایه ی ضعف سرمایه نیز هست. زیرا بی شکاف داخلی و از هم گسیختگی در اردوی کار - که سرمایه به آن دامن می زند و از طریق مؤسسات دولتی خود حتا آن را تا حد زیادی تشدید می کند، اما نمی تواند کنترل نهایی بر آن داشته باشد - حاکمیت سرمایه بر جامعه نمی تواند به طور پایان ناپذیر حفظ گردد. نه تنها اهکان پایان یافتن پراکندگی و رقابت که خصیصه ی آشکال «سرکوفته و مسخ شده»ی کار اجتماعی زیر حاکمیت سرمایه است ، وجود دارد، بلکه - اگر بشریت بخواهد به بقای خود ادامه دهد - باید پایان یابد. آن هم نه براثر موعظه های زاهدانه ی صادره از سوی کمیسیونهای بد منظر «عدل و انصاف» «کار نوین» موعظه های زاهدانه ی صادره از سوی کمیسیونهای بد منظر «عدل و انصاف» «کار نوین» شان، مرعظه های زاهدانه که برا فرود کنیده تر نظام شرکت دارد، تسخیر کند، بلکه از طریق انکشاف تضادهای ساختاری هرچه نابود کننده تر نظام سرمایه در سطح جهانی.

تناقض دو آلیه ای از جهت سرمایه - فرآیندی که انگلِ عینیت یافتن کار بیگانه شده و تقسیم کار، به گونه ای است که در بالا اشاره کردیم و بنایر این از نظر تاریخی می توان با حذف زمینه ی تکوین آن از طریق پایه گذاری شیوه ی غیر بت وارگی از عینیت یافتن تولید به فراسوی آن رفت - از همان انگویی پیروی می کند که در مورد اردوی کار دیدیم. این تناقض، از یک سو خود را به صورت مسأله ی فاعلیت (Subjectivity) عجیب و غیر عادی سرمایه و از سوی دیگر به صورت رابطه ی میان اجزای خاص سرمایه و مجموعه ی تمامیت آن نشأن می دهد.

(۱) - سرمایه به عنوان فاعل (سوژه)، یک غاصب است و از لحاظ نیازهای یک فرآیند تولیدی خردمندانه و منطقی نه تنها فاعلی زائد که آسیب تو و به طور هرچه فزاینده تری ویرانتو است. حتا مطابق توصیف کلاسیک مشتاق ترین مدافعان نظام، آن آگاهی که بتواند به چنین فاعلی نسبت داده شود، فارج از مغز تصمیم گیرندگان ویژه اش قرار دارد، صحت تصمیم گیری اینان، پایه در این فرض دارد که «دست نامریی» راهنمایی کننده ای وجود دارد؛ اما پیکری که این دست به آن متصل است، به همراه مغزی بی نهایت خیرخواه، ممتاز - و عالم بر همه چیزبه صورت معمایی کامل باقی می ماند. بدین طریق است که شیوه ی از نظر اخلاقی محقانه و از نظر اقتصادی صحیح روابط متقابل موجود در آن، که به نفع همگان است، نه تنها می تواند بی هیچ دلیلی، مسلم فوض شود، بلکه از پیش (a priori) و حتا در صورت امکان ناهنجاری های

بنیانی آن، باید از هرگونه موشکافی نقادانه معاف شود، چرا که این ناهنجاری ها قرار است الزاماً به خیر و خوبی، دیر یا زود توسط صاحب «دست نامریی» رتق و فتق شود. نه تصویر چنین طرحی از اوضاع اتفاقی است و نه انحراف یک متفکر به خصوص از آن. چنین برداشتی از آن جا ضروری است که مقتضیات عقلانیت جاهع و فرائیر، (Comprehensive Rationality)، به طور عقلانی ناسازگار با نظام سرمایه و سازگار با آلترناتیو منطقی آن یعنی آلترناتیوی است که پایه در فمالیت های تولیدی سوخت و ساز اجتماعی خودمختار تولید کنندگان همبسته و آزاد دارد. زیرا فمالیت های تولیدی سوخت و ساز اجتماعی خودمختار تولید کنندگان همبسته و آزاد دارد. زیرا سرمایه برای دست یافتن به عقلانیتی جامع و فراگیر ، نه تنها باید اجزای متشکله و متضاد خود را اجزایی که چند گونگی گریز ناپذیر سرمایه را تشکیل می دهد و سرمایه بدون وجود آن ها، حصور ناپذیر است ۳ به طور هم آهنگ و موزونی، زیر نوعی مخرج مشترک افسانه ای (شاید تصور ناپذیر است ۳ به طور هم آهنگ و موزونی، زیر نوعی مخرج مشترک افسانه ای (شاید «دست نامریی» شماره ۲) متحد کند، و بدین ترتیب خود را از بنیان های مادی واقعاً موجود و پویایی تولیدی خویش محروم سازد، بلکه به طور هم زمان، باید سیطرهی خود بو کار را در چارچوب «حالت سکون» تازه ایجاد شده اش حفظ کند:

دو پیش بینی که یکی ابلهانه تر از دیگری است.

(۲) - زمینه ای که رفتار متقابل و منطقی فاعلان ویژه ی سرمایه - و عمل تصحیح کننده ی این نظام - قرار است در آن صورت گیرد، عبارت از بازار است که شکلی آرمانی به آن داده شده. بنابر این، غیر منطقی بودن مجموعه ی نظام به طور هم زمان، باید هم تصدیق و هم انکار شود. باید تصدیق شود که اشخاص ویژه ای که تجسم سرمایه اند، نمی توانند از نظام، دیدی فراگیر داشته باشند و تنها دارای عقلانیت جزیی لازم برای اداره ی مؤسسه ی تولیدی خود هستند، چرا که بی اذصان به این شرط، هیچ ضرورتی برای عمل تصحیح کننده ی «دست نامریی» و بازار مربوطه ی آن نیست. از این طریق و با شمول تصمیم های کماییش کورکورانه، فاعلان ویژه ی سرمایه در چارچوب انسجام منطقی ادعایی بازتولید عمومی نوع بازارگرا، ظاهری از یک نظام سرمایه در چارچوب انسجام منطقی ادعایی بازتولید عمومی نوع بازارگرا، ظاهری از یک نظام عین حال به معنای اذعان به ناقص بودن نظامی است که گردش کارش منوط به کار نیک چنین عین حال به معنای اذعان به ناقص بودن نظامی است که گردش کارش منوط به کار نیک چنین ماشین کاملاً نارسای تصحیح کننده ای است. این، نقصی است که خود سرمایه باید جبرانش کند و این کار را در درجه ی اول از طریق گرایش به انعمار انجام می دهد و بدین ترتیب نه تنها با دینامیسم درونی خود، که با افسانه سازی خویش در مورد سودمند بودن جهان شمول «اقتصاد دینامیسم درونی خود، که با افسانه سازی خویش در مورد سودمند بودن جهان شمول «اقتصاد بازار» نیزدر تناقش قرار می گیرد.

با وجود این و جدا از آن که گرایش به انحصار تا چه اندازه پیشرفته باشد، فاعلان ویژه ی سرمایه با توجه به شرایط ویژه ی دائماً ضروریِ رویاروییِ آشتی تاپذیر سرمایه با کار، تحت شرایط

تاریخی و محلی که به دلیل قانون توسعه ی ناموزون سرمایه نیز تشدید می گردد، هرگز نمی توانند به صورت یک مجموعه ی عقلانی کامل درآیند. چنانچه تضاد ساختاری، با اردوی کار وجود نداشت و تداوم نظام سرمایه به توانایی باز تولید موفقیت آمیز این تضاد، بستگی نداشت، به هیچ رو نیازی به وجود نمودهای شخصی سرمایه(Personification of Capital) نبود، و ضرورت های ساختاری و عینی نظام می توانست تسلط خود را بی هیچ مشکلی بر پایه ی «پذیرش عقلانی» و مشتاقانه ی نیروی کاری مطیع اعمال کند. مشکل حل ناشدنی نظام سرمایه آن است که هیچ ماشین اتوماتیکی - نه در قلمرو تولید و نه در حوزه ی گردش کالا - در اختیار ندارد که بتواند کار اجتماعی را حتا در شکل پراکنده و «سرکوفته و مسخ شده اش» به صورت زائده ی تابع خرود در آورد، تا اردوی کرار نیز از این طریق با رضایت خراطر خرود را تسلیم اراده ی «عقلانیت» تولیدی و توزیعی کند که به ظاهر در یک «مکانیسم بی طرف» تجسم یافته است. کسی نباید افسانه سازی در باره ی بازار را با توان به واقع محدود ش برای انجام وظایفی که به آن نسبت داده می شود، عوضی بگیرد، وظایفی که هرگاه منافع نظام اقتضا کند، به وسیلهی انحصارگرایی کنار زده می شود. تداوم موجودیت بازار در واقع مشروط به شماری تضادهای بنیانی، از جمله نوسان ها و بی ثباتیهایی است که نه تنها از منافع نامتجانس سرمایه های مختلف ناشي مي شود، بلكه برخاسته از اثر محدود كننده ي الزام هاي ناشي از منافع طبقه ي كارگر - با وجود پراكندگي اش - نيز هست كه خود را به نظام تحميل مي كند. وضع در مورد حوزه ی تولید نیز بهتر از این نیست، چرا که گرچه با وجود ماشین های بسیار پیشرفته - که از طریق مصادره ی علم، که دانش جمعی و تکامل یافته ی جامعه است صورت گرفته - سرمایه به نقطه ای نزدیک می شود که بتواند کارگر را به عنوان «ابزار ناطق» ارسطو تعریف و با آن به همان ترتیب نیز رفتار کند. [اما] چنین شیوه ی کنترلی، بسیار ناپایدارتر از کنترل فرآیند کار در نظام بردگی است، چرا که موفقیت آن وابسته به تحمیل دائم تابعیت کارگران از نظام است، چه از طریق اجبار مستقیم اقتصادی و چه از راه فشار سیاسی . علت مسأله این است که قرار گرفتن جمع کارگران در زیر اقتدار پیشرفته ترین ماشین تولیدی سرمایه نیز:

«به همان اندازه مطیع اراده ای بیگانه و زیر فرمان شعوری بیگانه است... از آن جا که وحدت مادی آن [کارگر]، تابع وحدت عینی هاشین ها [یعنی] سرمایه ی ثابت است که هم چون غول متعرکی نظریه ی علمی را عینیت می بخشد و در واقع عامل هم آهنگ کننده است، رابطه اش با فرد کارگر به هیچ رو به صورت رابطه با یک ابزار خود نیست؛ به عکس این خود کارگر است که به عنوان فردی زنده و متحرک و هم چون یک نقطه یا یک زائده ی زنده و منفرد آن وجود دارد... از این رو، درست به همان گونه که رابطه ی کارگر با فرآورده ی کارش به صورت رابطه

با چیزی بیگانه است، به همان ترتیب نیز رابطه ی او با مجموعه ی کار به صورت رابطه با مجموعه ای بیگانه است، و رابطه ی او با کار خودش به عنوان بیان زندگی اش که گرچه به او تعلق دارد، اما تسبت به او بیگانه شده و به زور از او گرفته می شود نیز بیگانه است... بنابراین سرمایه، عبارت از وجود کار اجتماعی – یعنی ترکیبی از کار، هم به عنوان فاعل (سوژه) و هم موضوع کار (اُبژه) –است، اما وجودی که خود مستقل و در ضدیت با عناصر اصلی-ments) ments قرار دارد و از این رو وجود ویژه ای است جدا از این عناصر اصلی. پس سرمایه به سهم خود، به صورت فاعل مسلط و مالک کار بیگانه شده نمایان می گردد که این رابطه ، به همان اندازه ی کار مزدی، یک تضاد کامل است» (۱۰۸).

بنابراین مسأله ی واقعی رابطه ی فاعل - شینی (Subject -object) کمه کار با آن روبه روست، یک ادعای فلسفی افسانه ای «این همانی فاعل - شیعی» (Subject-object Identity) نوع هگلی عام در تاریخ نیست. مسأله، وظیفه ی عملی و ملموس حذف تضاد فلج کننده ایت است که در آن فاعل واقعی تولید، از سوی سرمایه - یعنی کار بیگانه شده و تجسم یافته ای که تبدیل به قدرت کنترل کننده و «فاعل مسلط» بر فرایند کار گردیده - به صورت شیئی (object) خوار شده ی فرایند باز تولید اجتماعی و «زائده ی زنده و منفرد» ماشین تولیدی سرمایه در مرحلهی کنونی تکامل تاریخ در آمده است.این تضاد، قرینه اش را در احکام متضاد خود سرمایه پیدا می کند، منتها سرمایه برخلاف کار نمی تواند خود را از قید آن خلاص کند. حذف تضادهای ساختاری نظام سرمایه نیز امکان پذیر نیست- تضادهایی که ادعاهای آن را مبنی بر آن که نه تنها نظامی عقلانی، بلکه به راستی تنها نظام اقتصادی، عقلانی و کارآست بی اثر مي كند. فاعلان ويژه ي كنترل كننده، به صورت نمودهاي شخصي سرمايه - كه بايد هم پاسخگوی چالش عمومی تضادهای ساختاری نظام باشند و هم به نظاهرات الزام آور ویژه ی آن در موقعیت خاص خود جواب بدهند - هرگز نمی توانند به طور کامل در مجموعه ای عقلانی و قابل دوام گرد آیند. اینان تنها متشکل از «شعور اقتصادی» انتزاعی و جمعی کارآیی خواهی نیستند، بلکه به طور هم زمان متشکل از بك اراده ی پیكارجو نیز هستند. بی این خصلت از انجام وظایفی که به آنها محول شده در می مانند و از دیدگاه سرمایه معنا و مفهوم خود را به کلی از دست می دهند. عقلانیت اینان در قلمرو کوشش اقتصادی سرمایه، چه برای خود بازتولید گسترده ی عمومی و چه در رابطه با موفقیت اقتصادی مؤسسه ی خاص خودشان، به دلیل نیاز به باز تولید فرهاندهسی خود برکار - هم در منحل و هم در کل جامعه - سنخت منحدود می گردد: چرا که این فرماندهی باید بر به اصطلاح «عقلانیت هدف دار» (Instrumental Rationality) آنها در جهت «حسابگری های اقتصادی» آرمانی شان - که این همه برای مدافعان گذشته و حال این

نظام عزیز بوده - رجحان داشته باشد. باور داشتن به این که نه در اردوی کار و نه در نظام سرمایه تضادی وجود دارد - آن چنان که به ما می گویند - و یا این که این تضادها هرگز از سوی قربانیان آن تشخیص داده نشده و کاری از دست آنها برای حل تضادها بر نمی آید، نیاز به این باور نیز خواهد داشت که مردم مشتی موجودات کور و ابله اند که برای همیشه توسط وعده ی «حسابگری های اقتصادی» سرمایه و منافع جهان شمول آن سحر و جادو شده اند و شکستهای غول آسای نظام را که بر هستی و زندگیِ میلیاردها انسان تأثیر می گذارد، نمی بینند. ارزیابی مارکس از تکاملِ آگاهی اجتماعی، بسیار عقلانی تر است، چرا که او معتقد است: «تشخیص فرآورده به عنوان چیزی متعلق به خودش و آگاهی به این که جدایی اش از شرایط تحقق آن فرآورده - رابطهای که به او نعمیل شده - یک بی عدالتی است، پیشرفتی عظیم در آگاهی کارگر است که خود، همسول تولید سرمایه داری است و به همان اندازه نیز ناقوس مرگ آن است؛ آگاهی برده بر این واقعیت که او دیگر نهی تواند ملک دیگری باشد، ناقوس مرگ نظام برده داری بود و آن را به موجودیتی ساختگی و آماده ی مرگ تقلیل داد و آن نظام را به عنوان بنیانی برای بود و آن را به موجودیتی ساختگی و آماده ی مرگ تقلیل داد و آن نظام را به عنوان بنیانی برای تداوم تولید ناممکن ساختگی و آماده ی مرگ تقلیل داد و آن نظام را به عنوان بنیانی برای تداوم تولید ناممکن ساخت» (۱۰۹)

14-1-4

ما این مسائل را در فصول باقی مانده ی کتاب، باید باز هم بیشتر و در زمینه ی واقعیشان، پی گیری کنیم. آنچه در این جا باید مَد نظرمان باشد، عبارت از نظرات مارکس در باره ی بُت واره گی راز آمیزِ نظام و نمود هم زمان آن به صورت اشخاص معینی است که هسته ی اصلی مناسبات نظام را تشکیل می دهند. مارکس، این اولین توصیف انگلس جوان را از نمود شخصی مناسبات نظام را تشکیل می دهند. مارکس، این اولین توصیف انگلس جوان را از نمود شخصی آئید نقل قول می کند:

«رابطه ی صاحب کارخانه با کارگرانش. . رابطه ای است صرفاً اقتصادی. صاحب کارخانه، «سرمایه» و کارگر، «کار» است» (۱۱۰).

مارکس برای نشان دادن ماهیت عجیب - و به تعبیری خصلت فرییکارانه - بازار کار، که به کارگر تحمیل می شود و در آن مبادله ی ضروری برای عملکرد فرآیند بازتولید سرمایه از نوع سرمایه داری صورت می گیرد، مطلب زیر را به نوشته ی بالا می افزاید:

« [در این جا] این، تنها خریدار صرف و فروشنده ی صرف نیستند که در برابر هم قرار

می گیرند، بلکه یک سرهایه دار و یک کارگر در برا بر هم ایستاده اند؛ این، سرمایه دار و کارگر ند که در حوزه ی گیرند، بلکه یک سرهایه دار و کارگر ند که در حوزه ی گیردش [کالا] و در بازار به عنوان خریدار و فروشند، این رابطه، به عنوان سرهایه دار و کارگر، پیش فرض رابطه ی آن ها به عنوان خریدار و فروشنده است، (۱۱۱).

در بخش ۴-۱۷ خواهیم دید که ناتوانی در درک تفاوت میان مبادله ی سر راست فروش و خرید از یک سو و آن [فروش و خریدی] که در نظام ویژه ی سرمایه داری [از طریق عملکرد بازار کار] برای تضمین فرماندهی سرمایه بر کار ضروری است، از سوی دیگر، مبنای افسانه ی ابلهانه ی «سوسیالیستی» گورباچف به یک ریشخند ابلهانه ی «سوسیالیستی» گورباچف به یک ریشخند بزرگ بود، اما کاملاً در فراسوی چنین شکست هایی، پیآمدهای بالقوه سرنوشت سازِ حفظ مناسبات سرمایه در هر یک از انواع ممکنِ سیستم های مابعد سرمایه داری، هشداری برای آینده نیز هست. زیرا درست همانگونه که سرمایه در قرن ۱۷ و ۱۸ به طوری کاملاً شکل گرفته از آسمان نازل نشد، به همانگونه نیز نمی توان تصور کرد که مناسبات سرمایه، به دنبال یک انقلاب سیاسی سوسیالیستی که سرمایه داران خصوصی را در کشورهای مربوطه حذف می کند، به طور آرام پژمرده شده و از میان خواهد رفت.

مسأله این نیست که کنار زدن سرمایه داران در برخی کشورها، در حالی که در دیگر کشورها موقعیت آنان دست نخورده مانده است، موجب می شود سرمایه داران گروه دوم، که هنوز کنترل فرآیند سوخت و ساز اجتماعی را در جاهای دیگر در دست دارند، دست به دست هم داده ، روی سر انقلاب می ریزند و آن را محاصره می کنند. مسأله بسیار مشکل تر و عمیق تر از آن است. زیرا مسأله ی خطیر و بنیانی دینامیک درونی فرآیند باز تولید اجتماعی و فرماندهی سرمایه بو گار، بر جای خود باقی می ماند. حذف سرمایه داران یک کشور از مقام های تصمیم گیرنده ی اقتصادی به معنای آن نیست که درست به همیین دلیل، مسأله ی فرهاندهی بوگار به کار گران باز گردانده مسلمه دار مسالک وسسایل تولید، به عنوان نمود شسخسمی سسرمسایه شده. سسرمسایه دار مسالک وسسایل تولید، به عنوان نمود شسخسمی سسرمسایه این اصل در باره ی معکوس این رابطه اما، به هیچ وجه صدق نمی کند. به دیگر سخن، ابلهانه این اصل در باره ی معکوس این رابطه اما، به هیچ وجه صدق نمی کند. به دیگر سخن، ابلهانه خواهد بود اگر فکر کنیم که سرمایه، بی سرمایه دارها و مالکین خصوصی وسایل تولید، به خودی خود هیچ چیز نیست. زیرا نمودهای شخصی ممکن سرمایه به هیچ رو منحصر به نوع سرمایه داران خود هیچ چیز نیست. زیرا نمودهای شخصی ممکن سرمایه به هیچ ور منحصر به نوع سرمایه داران خصوصی نیست: حتا در چارچوب نظام «سرمایه داری پیشرفته» نیز چنین نیست. شیوه ی خصوصی نیست: حتا در چارچوب نظام «سرمایه داری پیشرفته» نیز چنین نیست. شیوه که قرار خود «زیر مالکیت و کنترل دوران پس از جنگ دوم جهانی، که کارگران در صنایعی که قرار بود «زیر مالکیت و کنترل دولت باشد» به همان اندازه زیر فرماندهی سرمایه بودند که در هر

جای دیگر اقتصاد سرمایه داری می توانستند باشند، شاهد گویای این واقعیت است. به طور مثال نقش به غایت بی رحمانه و تجاوزگرانه ای که ههیأت مدیره ی صنایع ملی ذغال سنگ، در تبانی کامل با دولت محافظه کار «راست افراطی»، علیه کارگران معادن در جریان اعتصاب یک ساله ی آن ها در انگلیس بازی کرد، آشکارا نشان داد که تغییر و جا به جایی شکل حقوقی -قانونی مالکیت و جای گزین شدنِ یک نوع نمود شخصی سرمایه به جای دیگری مطلقا چیزی را از جهت انقیاد کارگران به احکام ساختاری نظام تغیبیر نمیدهد. و این کار حتا اگر نه به طور پراکنده که در مقیاس وسیع، در صنایع ورشکسته صورت گیرد - مانند آن چه دولت های سوسیال - دمكرات كرده اند و با اين مسأله خود را فريب داده اند (يا تظاهر به چنين فبريب خوردني مي كنند)، كه تو گويي «پايگاه هاي عالي فرماندهي اقتصادي» را تسخير كرده اند - باز هم چیزی را تغییر نخواهد داد. زیرا تا زمانی که سرمایه، قدرت تنظیم کننده ی اساسی خود را بر سوخت و ساز اجتماعی، به هر شکل حفظ کند، لزوم جست وجو برای شکلی از نمود شخصی سرمایه که مناسب شرایط موجود باشد، از شرایط نام برده جدایی ناپذیر باقی می ماند. سرمایه در نفس خود در ذات ساختار به ارث رسیده ای موجود است که پایه در تضاد آشتی ناپذیر فرآیند کار دارد. اگر این اصل ساختاری را در روند فرمول بندی عملی و قابل دوام یک پروژه ی سوسياليستي - كه دورنماي آن متضمن كنترل باز توليدِ سوخت و ساز اجتماعي توسط تولید کنندگان همبسته ی خود مختاری است که سرنوشت آنان به دست خودشان تعیین می گردد -به طور ریشه ای و بنیانی تغییر ندهیم و چیزی دیگر جای گزین آن نکنیم، سرمایه مجبور است قدرت خود را دوباره تحميل كرده انواع جديدي از نمودهاي شخصي را كه براي نگه داشتن کارگران نافرمان در زیر کنترل یک «ارادهی بیگانه» لازم است، پیدا کند. آن «ارادهی بیگانه» در هر یک از انواع عملی خود که مناسب با شرایط معین باشد، چیزی است که در عملکرد نظاهی با تضادهای خصمانه، نظامی که در آن فرماندهی بر کار، به طور عینی از کار بیگانه است، مطلقا عوض ناشدنی می ماند. سرمایه بی این نمودهای شخصی جدید، نمی تواند به فعالیت های بازتولیدی با ریشه های عمیق و پایای خود، ادامه دهد و در صورت نبود آلترناتیوی مؤثر و فراگیر، زیر کنترل خود کارگران که بتواند از هر جهت با شیوه ی کنترل تام و تمام سرمایه برابری کند سوخت و ساز اجتماعی را در مجموع خود به خطر می اندازد.

گرچه مارکس نمی توانست شرایط تاریخی را تصور بکند که در آن مسأله ی نوع جدیدی از نمودهای شخصی سرمایه در قرن بیستم شکل حاد به خود گرفت، اما در نوشته های او هُشدارهایی را - هرچند که همییشه به روشنی بیان نشده و یا انستجام کامل ندارد - می توان در این زمینه یافت. یکی از مشال های مهم عبارت از نقد او از این تخیل است که گویی می توان

سوسیالیسم را با کنار گذاشتن سرمایه داران، در عین حفظ نفس سرمایه تحقق بخشید . چنین هشدارهایی در چند جای نوشته های او کاملاً آشکاراست؛ گرچه مسئله در جهتی پیگیری نمی شود که بتواند بدیل های ممکن دیگر حاکمیت سرمایه و شکل هایی را که نمودهای شخصی قرینه آن در شرایط تاریخی کاملاً متفاوتی بتواند بخود بگیرد، نشان دهد. در این راستا، مارکس در گروندریسه تأکید می کند: «این نظریه که بعضی سوسیالیست ها به آن معتقدند که ما به سوهایه نیز داریم نه به سرهایه داران به کلی نادرست است. چنین نظریه ای در چارچوب این برداشت از نیز دارد که شوایط عینی کار -که دست آورد خود آن هستند - خود را به شکل نوعی شخصیت نشان می دهند» (۱۱۲). همین نوع انتقاد از خیال پردازی سوسیالیست ها به طور کامل تری در زمینه ای دیگر بیان می گردد:

«در نخستین عملِ مبادله میان سرمایه و کار، کار فی نفسه، کاری که برای خود وجود دارد، به ناگزیر به صورت کارگو ظاهر می شود. به طور مشابه در فرآیند دوم: سرمایه، در نفس خود به صورت ارزش خودپرست، (چیزی که به اصطلاح، پول آرزوی رسیدن به آن را دارد) عرضه می شود. سرمایه اما، در حالت موجودیت - برای - خود، عبارت است از سرمایه دار. البته سوسیالیست ها گاه می گویند ما به سرمایه نیاز داریم اما به سرمایه دار نیاز نداریم بطور مثال:

(John Gray, The Social System P. 36 and J.F.Bray labour's Wrang PP 157 - 76)

سپس سرمایه به صورت چیزی ناب و نه یک رابطه ی تولیدی که بازتاب در خود آن به طور دقیق سرمایه دار است، پدیدار می شود. سرمایه دار اما با از دست دادن سرمایه، کیفیت خود را به عنوان سرمایه دار از دست می دهد. بنابر این سرمایه از فرد سرمایه دار به درستی قابل تفکیک است، اما نه از سرمایه دار به معنایی که کارگر را زیر کنترل دارد» (۱۱۳).

سرمایه، «درحالت موجودیت - برای - خودش» (in its being-for-itself)، نعود شخصی و ضووری سرهایه است که بر حسب موقعیت ویژه ی تاریخی، می تواند در هیأت سرمایه دار خصوصی مالک وسایل تولید باشد یا نباشد. آن چه تعیین کننده ی موضوع است، نقس هناسبات سوهایه است که در آن کنتول کننده ی کارگر - که تحت حاکمیت نوع سرمایه داری سرمایه باید سرهایه دار به طور عام (The Capitalist) و نه یک فرد سرمایه دار خاص و مشخص باشد، چرا که سرمایه دارخاص و مشخص نسبت به مفهوم سرمایه، در نفس خود جنبه ی فرعی و ثانوی دارد - که سرمایه دارخاص و مشخص نسبت به مفهوم سرمایه، در نفس خود جنبه ی فرعی و ثانوی دارد - به طور عام رو در روی کارگر (The worker) ایستاده و مسلط بر اوست. شرایط لازم [چنین رابطه ای] در تمام اشکال قابل تصور مناسبات پیشرفته ی مرمایه - از جمله آشکال مابعد

سرمایه داری - به این قراراست:

- (۱) جدایی و بیگانگی شرابط عینی فرایند کار از خود کارگر.
- (۲) تعمیل چنین شرایط عینی شده و بیگانه شده ای بر کارگران، به صورت نیرویی جداگانه که بو کارگران اعمال فرهاندهی می کند.
- (۳) نمود شخصی سرمایه (Personification of capital) به صورت دارزش خود برست، ابا فاعلیتی که غصب کرده و با شخصیت دروغینی که به دست آورده در تعقیب خود گستری ش، با ازاده ای مستقل و از آن خودش (که بی آن نمی تواند «سرمایه برای خود» به مثابه ی کنترل کننده ی سوخت و ساز اجتماعی باشد) با اراده ای نه به مفهوم «هوس فردی» بلکه به شکل برآورده ساختن مقتضیات گسترش سرمایه فی نفسه، به عنوان هدف درونی شده اش ( و این است دلیل کریه بودن نظریه ی «انباشت سوسیالیستی» که قرار بود تحت حاکمیت بی منازع بورو کراسی نوع شوروی انجام گیرد: این مسأله نیز اهمیت دارد که در همین جا تأکید کنیم که شوند، این، بورو کرات ها نیستند که نظام سرمایه ی بیمارگونه و انحرافی نوع شوروی را به وجود شوند: به عکس نظام سرمایه ی به ارث رسیده و تجدید سازمان یافته از نوع مابعد سرمایه داری آوردند: به عکس نظام سرمایه ی به ارث رسیده و تجدید سازمان یافته از نوع مابعد سرمایه ی مابعد سرمایه داری سرمایه داران خصوصی در نظام سرمایه داری قبلی با خصلت بهره کشی اقتصادی آن گردید)؛ و
- (۴) وجود قرینه ی نمود شخصی کار (یعنی نمود شخصی کارگران به مثابه «کار» ی که سرنوشت آن، ورود در رابطه ی وابستگی چه به شکل قراردادی/اقتصادی و چه به شکل سیاسی با نوع تاریخی مسلط سرمایه است) که هویت فاعل بودن این «کار» را به فعالیت های تولیدی جزیی و پراکنده محدود می کند چه منظور مقوله ی «کبار» به مشابه ی کار مزدی در نظام سرمایه داری باشد و چه انجام وظیفه و انجام بیش از وظیفه ی «کبارگر سوسیالیستی» در نظام مابعد سرمایه داری که دارای تقسیم کار عمودی و افقی از نوع خود است.

از این رو، تا زمانی که این چهار شرط بنیانی ۳۰ که اجزای متشکله ی «نظام ارگانیک» سرمایه است و سازگار با انواع تغییر در جزئیات، بی تغییر در محتوا هستند - از طریق ایجاد بدیل سوسیالیستی اصیلی به صورت نظاهی ارگانیك که بتواند جای گزین آن گردد، به طور ریشه ای تغییر نکنند، سرمایه به سادگی خواهد توانست اشکال هاکمیت خود را تغییر دهد. مسأله ی بوگشت ناپذیری - در پرتو شکست های وارده در قرن بیستم که به ویژه باید مورد توجه تمام سوسیالیست ها باشد - فقط در مسأله ی برقراری تضمین های سیاسی و نظامی که توان مقاومت در برابر هجوم مشترک

سرمایه را داشته باشد،خلاصه نمی شود. دفاع سیاسی از انقلاب سوسیالیستی البته همیشه اهمیت دارد. اما هیچ قدرت سیاسی یا نظامی به تنهایی - و صرف نظر از این که دولت مابعد سرمایه داری، نسبت به دشمنان خارجی خود تا چه اندازه قدر تمند باشد - در غیاب تغییرات عمیق مثبت و مفید در خود نظام سوخت و ساز اجتماعی قادر به مقاومت در برابر قدرت متلاشی کننده و بازگرداننده ی سرمایه ی مابعد سرمایه داری نیست: و این حقیقتی است که صحت آن را فروپاشی نظام شوروی به اندازه ی کافی تأیید کرده است. **برگشت ناپذیری،** در درجه ی نخست بستگی به توانایی تولید کنندگان همبسته برای تبدیل نظام باز تولید اجتماعی آلترناتیو خود به نظامی ارگانیک دارد که بخش های مختلف آن به طور متقابل محافظ و نگه دارنده ی یکدیگر باشد. زیرا به محضی که چنین شیوه ی بازتولید سوخت و ساز اجتماعی عملی گردد، سرمایه تنها مي تواند از موضعي از نظر اجتماعي و تاريخي واپس گرا و در نهايت غير قبابل دوام و دفاع به مخالفت با آن برخیزد. چنین وضع به طور کیفی متفاوت با آن چیزی است که در گذشته ی نه چندان دور، اتفاق افتاد. هنگامی که «سرمایه داری پیشرفته» -به رغم تضادهای عظیم خود -توانست با موققیت، نظام سرمایه ی مابعد سرمایه داری نوع شوروی را بر پایه ی معیارهای خودش مورد حمله قرار دهد و بر مبنای افزایش انباشت از طریق «محاسبات اقتصادی» و «کارآیی بازار» که نظام اخیر بر پایه سرکوب و استثمار کارگران نوع خود هیچ گونه وسیله ی دفاعی در برابر آن نداشت، آن را با شکست روبه رو سازد.

من در فرصت های پرشمار تأکید داشته ام، باز هم تأکید می کنم که هدف نقد مارکس، نه سرهایه داری که سرهایه بوده است. مسأله ی مورد توجه او نه اثبات نارسایی های و تولید سرهایه داری بلکه وظیفه ی تاریخی عظیم رهایی بشریت از شرایطی بود که در آن ارضای نیازهای انسان باید تابع «تولید سرمایه» گردد. این، به معنای رهایی بشر از شرایط غیر انسانی است که در آن، تنها راه ممکن کسب مشروعیت برای ارزش های استفاده، صرف نظر از آن که تا چه اندازه مورد نیاز باشند، آنست که در قالب تنگ ارزش های مسادله ی نظامی کنه با هدف سودآوری تولید باشند، آنست که در قالب تنگ ارزش های مسادله ی نظامی کنه با هدف سودآوری تولید می گردد، قرار داده شوند. او با تمام آن ها که می خواستند نظام موجود توزیع را «اصلاح کنند»، در حالی که شیوه ی تولید بنت واره پرستانه را دست نخورده گذارند، با استهزاء برخورد می کرد. از این رو تأکید داشت:

« به طور مثال این گفته ی جان استوارت میل که : «قوانین و شرایط تولید ثروت، نشان از خصلت حقایق مادی و فیزیکی دارد... [اما] در مورد توزیع ثروت چنین نیست، این [توزیع] موضوعی صرفاً مربوط به نهادهای [بریا شده از سوی انسان] است» (۱۱۴) نظری بسیار ابلهانه است. «قوانین و شرایط» تولید ثروت همان قوانین «توزیع ثروت» به اشکائی متفاوت است و

هردو دستخوش همان فرآیند تاریخی گردیده و تغییر می کنند؛ و در اصل تنها مراحل یا عواملِ (moments) فرایندی تاریخی اند. درک این مسأله که مثلاً کار آزاد یا مزدی، در آن جا که از انحلال نظام بندگی سرچشمه می گیرد، فقط نقطه ی آغاز است، و این که ماشین ها تنها می توانند به صورت آنتی نز کار زنده، به عنوان ثروت هایی بیگانه نسبت به آن و به عنوان قدرتی خصمانه در برابر آن ظاهر شوند، یعنی باید به عنوان سرمایه رو در روی آن قرار گیرند، نیاز به بینشی عمیق ندارد. اما درک این مسأله نیز به همان اندازه آسان است که ماشین ها اگر به طور مثال به ثروت کارگران همبسته تبدیل شوند، باز هم به صورت وسایل و عوامل تولید اجتماعی باقی می مانند. در مورد اول اما، توزیع آن ها، یعنی این که هنعلق به کارگران نیستند، شرط اساسی شیره ی تولید بر پایه ی کار مزدی است. در مورد دوم تغییر در شیوه ی توزیع، از تغییر بنیان تولید آغاز می شود، بنیان نوینی که برای نخستین بار توسط فرآیند تاریخ به وجود آمده است» (۱۷۵).

پس بی جهت نیست که اگر به مسأله ی توزیع در پرتو چنین دیدگاهی نگاه کنیم، بدون تغییر بنیادی در تمام فرآیند تولید و باز تولید اجتماعی، حتا یک اینج هم نمی توان به هدف سوسیالیستی پیش بینی شده ی «به هر کس به اندازه ی سهمش در تولید» نزدیک شویم – کجا رسد که به اصل پیش رفته تر تنظیم توزیع یعنی «به هر کس بر حسب نیازهایش» – برسیم، افزون بر آن باید به خاطر آوریم که در رابطه ی دیالکتیکی میان تولید و توزیع، اولی اولویت نسیی دارد. بدون [حفظ] وحدت دیالکتیکی میان تولید و توزیع، اولی اولویت نسیی دارد بدون [حفظ] وحدت دیالکتیکی میان تولید و توزیع، به هیچ رو نمی توان صحبت از تبدیل نظام اکترانیو باز تولید اجتماعی پیش بینی شده به یک نظام ارگانیک کرد. گشتن در پی «جامعه ای عادلانه تر» – که وعده ی توخالی و بنابراین تحقق ناپذیر سوسیال دمکراسی است – هیچ معنایی عادلانه تر» را که هدف بنیانی آنان دست یابی به بوابوی محامل نیست، هدفی که اگر بخواهد کوچک ترین شانس موفقیتی داشته باشد، باید به عنوان اصل سمت و سو دهنده، هم در تولید و هم در توزیع قرار داده شود. زیرا تمام اصلاحاتی که در قلمرو توزیع صورت می گیرد، چنانچه به طور کامل با تغییر هرچه عمق یابنده تر در حوزه ی تولید تکمیل نگردد، دیر یا زود نابود به طور کامل با تغییر هرچه عمق یابنده تر در حوزه ی تولید تکمیل نگردد، دیر یا زود نابود به طور کامل با تغییر شرچه عمق یابنده تر در حوزه ی تولید تکمیل نگردد، دیر یا زود نابود به طور کامل با تغییر توزیعی به شدت غیر عادلانه به ارث رسیده از پیش نیز مطلقاً راه به ساختاری قرینه ی آن در نظام توزیعی به شدت غیر عادلانه به ارث رسیده از پیش نیز مطلقاً راه به جایی نخواهد برد.

ماحصل انجام این تغییرات ضروری در حوزه های تولید و توزیع ریشه کن کردن سرمایه از سوخت و ساز اجتماعی به عنوان [قدرت] فرماندهی بر کار و جلوگیری هم زمان از [پدیدار شدن] نمودهای شخصی سرمایه و کار به مفهومی که در بالاذکر شد، خواهد بود - و این ها به نوبه ی خود، بی کنار گذاشتن برگشت ناپذیرِ عینیت بابی کار، به صورت بیگانه شده در تمام وجوه آن، از

جمله دولت سیاسی، قابل تصور نیست، اموال مادی سرمایه داران خصوصی را زیر کنترل اجتماعی کشیدن، بخش نسبتاً ساده ای از کل این اقدام خطیر است. چرا که «سرمایه دار تنها به عنوان نمود شخصی سرمایه، صاحب قدرت است» (۱۱۶). شکل کنترل اعتمال شده از سوی نمودهای شخصی سرمایه برفرآیند باز تولید عینی جامعه، جدا از این که چه آشکال سرگیجه آوری به خود گیرد، به هر روی به نمایندگی از سوی خود سرمایه انجام می گیرد. از این رو سرمایه داران را نباید به خطا، به عنوان فاعل فرآیند سوخت و ساز اجتماعی قلمداد کرد. – فرآیندی که در «مراحل مختلف آن» سرمایه، در نفس خود (و صرف نظر از آن که تا چه اندازه منحرف و شیئی وار باشد) فرمانده فاعل (Commanding subject) و واقعی است و حتا در موقعیت نمود شخصی خود باز هم «همیشه سرمایه» باقی می ماند

همان گونه که مارکس در توصیف خود از فرآیند خود گستری سرمایه مطرح می کند:

«بازتولید و تعقق سرهایه (Valorization) یعنی گسترش این شرایط عینی، در عین حال باز تولید و تولید جدید آن ها به صورت ثروت فاعلی بیگانه و بی تفاوت نسبت به نیروی کار است، که مستقل از آن، رو در رویش ایستاده است. آنچه باز تولید، و از نو تولید می شود، نه تنها هوجودیت این شرایط عینی کار زنده، بلکه موجودیت آن به شکل بیگانه نسبت به کارگر و ایستاده در رویارویی با این نیروی کار زنده نیز هست. شرایط عینی کار، در برابر نیروی کار زنده موجودیتی هرجودیتی فاعلی(Subjective) پیدا می کند - سرهایه موجب ظهور سرهایه دارمی شود» (۱۱۷).

برای بازداشتن سرمایه از این که موجب ظهور سرمایه دار - و یا معادل های محتمل آن در شرایط اجتماعی تاریخی متفاوت - شود، لازم است خود را از قید سرمایه در کلیت آن، یعنی از نفس مناسبات خود ماندگار (Self-Perpetuating) سرمایه راحت کنیم. در هر زمینه ای که مارکس توجه خود را در آن معطوف به این مسأله می کند، به روشنی نشان می دهد که وابطه ی علت و معلولی، از سرمایه آغاز هی شود و به سرمایه دار هی رسد و نه برعکس. او این مسأله را نیز به همان اندازه روشن می کند که این، تنها تولید کنندگان همیسته اند که می توانند بر تضاد بنیانی موجود فاتن آیند. زیرا مناسبات سرمایه در نفس خود پایه در عینیت یافتن کار اجتماعی بیگانه شده توسط تضادی آشتی ناپذیر دارد. مناسبات سرمایه، در عین حال، گذشته از این که نیروهای بازتولید شده در آن چه عظمت فزاینده ای به خود گیرد، به طور دقیق به دلیل تضادهای ساختاری حل ناشدنی موجود در آن، ناپایدار باقی می ماند. به همین دلیل نیز هست که این مناسبات، تنها می تواند با تجدید ساختار فرآیند کار، در تطابق با خصلت اجتماعی مستقیم آن به طور بنیانی تغییر داده شود و نه به شکل اجتماعی کژراهه ای که حاکمیت نیرویی جداگانه بر کنترل سوخت تغییر داده شود و نه به شکل اجتماعی کژراهه ای که حاکمیت نیرویی جداگانه بر کنترل سوخت و ساز اجتماعی را حفظ می کند.

تکامل کژراهه ی کار اجتماعی که در آن، نیروی کار، هرچه از نظر قدرت تولیدی پیشتر می رود، قدرتش بر کنترل سوخت و ساز اجتماعی کم تر می شود، ثمره ی دگرگونی تاریخی بیگانه کننده ای است که در آن :

«شرایط عینی کار، استقلال هرچه مهیب تری به خود می گیرد، و نمایندگان آن با همین ابعاد عظیم رو در روی کار زنده واقع می شوند و ثروت اجتماعی در بخش های هرچه قدر تمند تری، به صورت قدرتی بیگانه و مسلط در برابر کارگران می ایستد [و] تأکید، به طور هرچه فزاینده تر نه بر حالت عینیت یافتن بلکه بر حالت بیگانه شدن نهاده می شود... بر شرایطی که کار اجتماعی، قدرت عینی مهیبی را بر پایه ی آن علیه خودش و به عنوان یکی از عوامل [کار اجتماعی] بر پا کرده که نه به کارگر، بلکه به شرایط تولید شخصیت یافته یعنی سرمایه تعلق دارد» (۱۱۸).

در این وقدرت عینی مهیب» سرمایه، که وشرایط تولید شخصیت یافته، را نمایندگی می کند، می توان شاهد تضادی دو لایه بود: (۱) تضاد میان فاعلیت (Subjectivity) و عینیت (objectivity) (یعنی عینیتی بیگانه شده که به طور مسخ شده شکل فاعل فرمانده را به خود می گیرد) و (۲) تضاد میان فردیت و اجتماعی بودن(Social) تضاد دوم، شکل به ویژه گیج کننده ی تضاد میان فاعل دروغین عمومی و کاملاً مسلط (خود سرمایه) و نمود ویژه اش (یعنی نمود شخصی و فردی سرمایه) را به خود می گیرد. این مسأله از آن جهت به ویژه گیج کننده است که در بنیان شکل گیری تاریخی سرمایه به مثابه ی سلطه ی غصب شده اما مؤثرِ فاعل، شاهد چیزی جز بیگانه شدنِ فاعليت خبود كبار اجتسماعي و قبدرت بالقبوه أكباهانه اش بركنتبرل خبود كبوش (self-activity) خویش، نیستیم. این سلسله تضادهاست که تحت شرایط تاریخی معینی، خود را به صورت تضاد آشتی ناپذیر ساختاری میان سرمایه و کار باز تولید می کند و متراکم می سازد و مشروعیت و حقانیت تولیدی بسیار قدرتمند اولیهی آن را با پایان یافتن دورهی صعود تاریخیاش، از آن می گیرد. هیچ راهی برای حذف یا ترمیم «قدم به قدم» تضادهای این نظام وجود ندارد. چرا که پویاگری خود گسترِ نظام سرمایه، باز تولید تضادهای آن را، تضادهایی که در روند تکامل تاریخی اش، شکل جهانی به خود می گیرد، در مقیاسی هرچه عظیم تر الزام آور می سازد. (پس این واقعیت که در همین قرن بیستم، شاهد دو جنگ جهانی بوده ایم و از «جنگ بزرگ» سوم نیز از آن جهت احتراز شد که اطمینان داشتند منجر به نابودی بشریت خواهد شد، به هیچ رو مسأله ای اتفاقی نیست) (۱۱۹).

این است مفهوم نهایی «جهانی شدن» بی امان سرمایه و گسترش «قدرت عینی و مهیب» نظام بر همه چیز، بی داشتن کوچکترین توانی در تغییر - چه رسد به حذف کامل - الزام های درونی و خصمانه ی خود، از ریزترین اجزاء تشکیل دهنده گرفته تا فراگیرترین روابط حاکم بر نظام در مقیاس جهانی. و از آن جا که تضاد ساختاریِ نظام سرمایه عاملی است که به طور عینی تعیین کننده ی آن است، هیچ تغییر بنیانی، چه در اجزاه و چه در کل آن در چارچوب نظام بازتولید اجتماعیِ سرمایه امکان پذیر نیست. تنها راهِ رفع تضاد ساختاریِ نظام، حذف بنیانی و ریشه ای خودِ مناسبات سرمایه است، مناسباتی که به عنوان «نظامی ارگانیک» بر تمام سوخت و ساز اجتماعی از هر جهت تسلط دارد.

برخلاف دیدگاه مدافعان نظام سرمایه که پایه ی استدلال خود را بر «پیچیدگی» و بنیان «طبیعی» ادعایی آن می گذارند، که گویا با لزوم تقسیم فعالیت های تولیدی کارگران در روند پیشرفت تاریخی هم آهنگ است، مسأله اصلاً مربوط به تقسیم کار اجتماعی افقی گریز ناپذیر و پیچیدگی های ناشی از آن نیست.

«به عکس، مسأله عبارت از تجزیه ی خود عناصر همبسته ی فرایند تولید و دستیابی این عناصر به موقعیتی هستفل در برابر یکدیگر است که تا حد [ظهور] نمود شخصی متفایل این عناصر پیش می رود» (۱۲۰).

«نمودهای شخصی متقابل» و بیگانه شده [از هم] که خصیصه ی شیوه ی کنترل سرمایه بر سوخت و ساز اجتماعی در تمام آشکال شناخته شده و امکان پذیر تاریخی آن است، پی آمد تولید، با ماشین های مولد پیشرفته تر نیست، بلکه پی آمد بیگانگی و جدا شدن الزامی کنترل همه ی جوانب فرآیند باز تولید اجتماعی - از جمله کنترل ماشین های تولیدی و پژوهش های علمی - از کار اجتماعی [کارگران] در چارچوب «نظام ارگانیک» سرمایه است. تئوری هایی که موضوع بیگانگی و جدا شدن کنترل، از دست کارگران (و فرماندهی بر کارگران در نتیجه ی موضوع بیگانگی و جدا شدن کنترل، از دست کارگران (و فرماندهی بر کارگران در نتیجه ی آن) را با مسأله ی ظاهراً بی اثر «پیچیدگی» که مدعی هستند نتیجه ی «تقسیم کار طبیعی»، است، جا به جا می کنند - جابه جایی رسوایی که گویا در اثر «لغزش قلم» است، اما همیشه به «ابدی ساختن» روابط باز تولید سوخت و ساز اجتماعی حاکم خدمت می کند - چیزی جز مرموز ساختن تئوریک واقعیت ، در زیر پوشش «واقع گرایی علمی» نیست. با این همه فاش ساختن منافع نهنته در پشت چنین روش های راز آمیز کردن هایی به تنهایی کافی نیست. از جهت اثباتی، منافع نهنته در پشت چنین روش های راز آمیز کردن هایی به تنهایی کافی نیست. از جهت اثباتی، حل تمام این مسائل به ضرورت های عینی و الزامات بدیلی واقعی و دوام پذیر در برابر نظام ارگانیک سرمایه بستگی دارد.

استقرار تاریخی نظام ارگانیک سرمایه - با پی آمدهای عمیق و گسترده اش، از جهت برقراری نظام های ارگانیک دیگر - توسط مارکس چنین توصیف می شود:

« باید به خاطر داشته باشیم که نیروهای مولد و روابط تولیدی جدید، نه از خلاء سرچشمه می گیرد، نه از آسمان نازل می شوند و نه از رحم ایدهی خود نِهِشت (self - positing Idea ) زاده می شود؛ این نیروها و روابط، از درونِ تکامل تولیدیِ موجود و روابط مالکیت سنتیِ به ارث رسیده، و به صورت آنتی تزِ آنها سرچشمه می گیرد. در حالی که در نظام بورژوایی کامل شده، هر رابطه ی اقتصادی، پیش فرض هر رابطه ی دیگر، به شکل اقتصادیِ بورژوایی آن است و بنابر این هر چیزی که ایجاد می شود، خود، یک پیش فرض نیز هست؛ و این در مورد هر نظام ارگانیک دیگر نیز صدق می کند. این نظام آرگانیک، خود به مثابه ی کلیتی دارای پیش فرض های خود است و تکامل آن تا شکل کامل و تام و تمامش، به طور دقیق عبارت از تابع ساختن همه ی عناصر و عوامل جامعه نسبت به خود و یا ساختن ارگانهایی از آن عوامل است که خود هنوز فاقد آن هاست و از نظر تاریخی، چنین است که به تمامیتی کامل تبدیل می شود. فرایندِ شدنِ این تمامیت، بخشی از این روند و تکامل آن را تشکیل می دهد ( ۱۲۱).

با این مفهوم، نظام سرمایه یک دور باطل را تشکیل می دهد، چرا که «هرچیز که در آن ایجاد می شود، خود پیش فرض چیز دیگری نیز هست»، پس، برای تبدیل وظیفه ی تاریخی ایجاد «نهشت» جدید - سوسیالیستی - به یک واقعیت، در هم شکستن «پیش فرض های» دایره وار سرمایه در تمام ابعاد آن، از کنترل فرآیند مستقیم تولید در مؤسسات خاص گرفته، تا فعالیت های دولتی فراگیر وابسته به آن، ضروری است. در مورد اول مطلقا لازم است که وحدت واقعی - و نه فقط قانونی - حقوقی - «عناصر از هم گسیخته شدهی فرآیند تولید در طول تاریخ، را، به عنوان آلترناتیوی مؤثر و کارآ در برابر شیوه ی کنترل سوخت و ساز اجتماعی به ارث رسیده، دوباره برقرار سازیم. در مورد دوم، فرآیند «زوال یافتن دولت»، همان مسأله ی وحدت پیش رونده ی یاد برقرار سازیم. در مورد دوم، فرآیند «زوال یافتن دولت»، همان مسأله ی وحدت پیش رونده ی یاد شده در بالا نیز هست؛ چرا که در این بُعد قانونیت و وجود اداره ی دولتی جداگانه، الزاماً مکمل و کمک کننده ی بازتولید مالکیت غیر عادلانه ی نظام سرمایه است و پایه در بی عدالتی های ساختاری شیوه ی تولیدی دارد که در برگیرنده ی فرماندهی بر کارگران، جدا از آن ها و بیگانه ساختاری شیوه ی تولیدی دارد که در برگیرنده ی فرماندهی بر کارگران، جدا از آن ها و بیگانه با آن هاست.

پس، مسأله ی گذار به فراسوی سرمایه، بستگی بنیانی به توانایی یا ناتوانی تولید کنندگان همبسته در ایجاد «نظام ارگانیک» تازه ای دارد که هم به طور اصیل، سوسیالیستی باشد و هم دوام پذیر: یعنی تمامیت اجتماعی به هم پیوسته ای باشد که نه تنها دور باطل تمامیت ارگانیک خود پایای سرمایه را درهم بشکند، بلکه آغاز تکاملی نامحدود و برگشت ناپذیر را نیز جای گزین آن سازد.

تراژدی جوامع مابعد سرمایه داری نوع شوروی این بود که نتوانستند سمت و سوی حرکت خود را متوجه تحقق چنین وظیفه ی خطیر و دشوار تاریخی کنند. به جای آن در نِهِشتن سوسیالیسم، بی چیرگی بر پیش فرض های مادی نظام سرمایه، از «خط مشی با کم ترین مقاومت، پیروی کردند و این کار آنها را به شکست محکوم ساخت. طت هم آن است که، به دلیل قدرت اعاده و برگشت پذیری آن، اجزاء متشکله «تمامیت ارگانیک» نظام پیشین، که در اثر پیروی از «خط مشی با کمترین مقاومت» دست نخورده باقی مانده است، دیر یا زود شما را مجبور به توسل و تکیه بر الزام های بازساخت «نظام ارگانیک» و بطور عینی در حال تشکیلی می کند که خیال دارید آن را پشت سرگذاشته و به فراسوی آن روید. کنار زدن سرمایه داران خصوصی، به عنوان نمودهای شخصی سرمایه ی دوران گذشته، به هیچ رو برای تضمین موفقیت کافی نیست. زیرا انقلاب سوسیالیستی - نه به صورت یک عمل سیاسی به طور یأس آور ناکافی، بلکه به صورت «انقلاب اجتماعی» دائماً تجدید شونده (یا «انقلاب مداوم») توسط تولید کنندگان همبسته باید «تمام عناصر جامعه را تابم خود سازد» و در عین حال باید از درون نظام ارگانیک به ارث رسیده که ساختارش به طوری پیش رونده تجدید می گردد، «ارگان هایی را که هنوز فاقد رسیده که ساختارش به طوری پیش رونده تجدید می گردد، «ارگان هایی را که هنوز فاقد مشفاوت، متعلق به خودش تبدیل کند، نظام ارگانیک، برگشت ناپذیر و به طورکیفی مثفاوت، متعلق به خودش تبدیل کند، نظام ارگانیک جدیدی که نه تنها برگشت پذیر به گذشته ی قهقرایی نباشد، بلکه به طور خلاق و پایان ناپذیری نیز رو به سوی آبنده داشت هباشد. این است مفهوم وجه تمایز سرنوشت ساز مارکسیستی میان سرمایه و سومایه داری «که شباشد رای با به طور خلاق و چه برای آبنده.

# «سوسیالیسم در یك کشور»

## "Socialism in one country"

### 14-4-1

این پرسش که چه چیزهایی می تواند پایه های اطمینان بخشِ تکامل نوع سوسیالیستی را تشکیل دهد، زمانی طولائی، پیش از انقلاب اکتبر مطرح شده است. همانگونه که در پیش دیدیم، پاسخ مارکس به عقیده ی سوسیالیسم در یک کشور یک نه پر طنین بود؛ زیرا شرایطی که چنین دگرگونی، می توانست در آن پیش بینی شود، با توجه به پویاگری ( دینامیک) های جهانی سرمایه نمی توانست قبل از بلوغ و رسیدگی توانایی های بالقوه ی تولیدی نظام و بر ملا شدن تضادهای آشتی ناپذیر آن در چارچوب بازار جهانی باشد.

معبار «جهان شمولیت» (universality) که قدضاوت در باره ی دوام پذیری بدیل سوسیالیستی بر پایه ی آن صورت می گیرد، از همان زمان نوشتن «ایدئولوژی آلمانی» پایه گذاری شد، و مارکس و انگلس این معیار را هیچگاه رها نکردند. به همین دلیل بود که آنها بر این تأکید داشتند که برای تضمین نتیجه ای مثبت باید « کشورهای غالب، همه یک باره و به طور هم زمان» راه خود را به سوی سوسیالیسم آغاز کنند: راهی که «پیش شرط آن، تکاملِ همه جانبه ی نیروهای مولد و آمیزش و تبادل جهانیِ متناسب با این تکامل است». (۱۲۲) از سوی دیگر - نه تنها در پرتو فروپاشیِ فاجعه بار نظام شوروی، بلکه بر پایه ی هرگونه موشکافی در

باره ی تحولات مابعد انقلابی - امکان این استدلال وجود ندارد که استراتژی معروف استالین مبنی بر «سوسیالیسم در یک کشور» هرگز کوچکترین شانسی برای موققیت داشت. مدافعان استالینیسم - مانند سانتیاگو کاریلو که در طول دهه های طولانی استبداد استالینی توجیه گر و خدمت گذارفاجعه بارترین سیاستهای او بود و سپس با همان کور دلی، عَلَم دار «کمونیسم اروپایی» شد - حتا تا سال ۱۹۷۴ استدلالشان این بود که «ایده ی ساختمان سوسیالیسم در یک کشور صحیح است و کمونیست ها در این باره درست می گفتند». (۱۲۲) سانتیاگو کاریلو فقط، و آن هم با اکراه به این نقل قول مارکس و انگلس رضا داد که «پیروزی سوسیالیسم تنها زمانی می تواند کامل شود که جهان شمول باشد؛ یا به عبارت دیگر تا زمانی که هنوز کشورهایی سرمایه داری در جهان وجود داشته باشند که از نظر اقتصادی پیشرفته ترین کشورها را آتشکیل دهند، این کشورها مانمی بر سر راه تکامل سوسیالیسم در دیگر کشورها خواهند بود»؛ (۱۲۴) و این یک همان گویی (Toutology) نا امیدانه است که مارکس و انگلی، هرگز آن را نگفته اند.

واقع قضیه این است که مسأله ی خطیر همیشگی که امروز نیز وجود دارد، نه مسأله ی «عقب ماندگی» یا واپس ماندگی اجتماعی – اقتصادی، که مسأله ی عملی بودن یا غیر واقعی بودن استرانزی سوسیالیستی اتخاذ شده است. قطع نظر از آن که در جامعه ی شوروی چه گذشت، این موضوع برای تمام جنبش های سوسیالیستی، حتا در پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری اهمیتی سرنوشت ساز دارد. «عقب ماندگی آسیایی» و محاصره از سوی کشورهای سرمایه داری دشمن، ممکن است توجیه گر بعضی از وجوه تحولات مابعد انقلابی در شوروی باشد، اما به هیچ رو قادر به توجیه کافی نخواهد بود. آن چه به همان اندازه مهم و شاید از جهت آینده مهم تر نیز باشد، ابن است که نظریه ی بسیاری از سوسیالیست های با گرایش چپ نو، که در گذشته دامن زده می شد، مبنی بر این که وجود «شرایط دمکراسی» در غرب می تواند تضمین کننده ی این امر باشد که به کمک جنبش های سوسیالیستی «کشورهای پیشرفته» بتوان از فاجعه های مابعد انقلابی نوع شوروی احتراز کرد، عبارت از قلوت سومایه و نیاز به چیرگی بر آن است. سرمایه، قدرت نمی توان از آن احتراز کرد، عبارت از قلوت سومایه و نیاز به چیرگی بر آن است. سرمایه، قدرت خود را به عده ای نماینده ی «به طور دمکراتیک انتخاب شده» از یک حزب ضد سرمایه، قدرت تقدیم نخواهد کرد. آن هم به خاطر این که رعایت آداب دمکراتیک در کشورهای فرضی «با شدتهای دمکراتیک» چنین کاری را درست می داند .

انقلاب روسیه، بر پیش زمینه ی تاریخی نخستین بحران جهانی سرهایه داری و در مسرحله ی پایانی جنگ جهانی اول به وقوع پیوست. جنگ، راه حل ها و امتیازهایی برای برخی از کشورهای شرکت کننده ی پیروز در جنگ، مانند انگلیس و فرانسه فراهم ساخت، در حالی که شرایط دیگر

کشورها، از جمله روسیه ی تزاری و آلمان را وخیم تر کرد. در این زمینه، آنچه اهمیت دارد به خاطر بسپاریم این است که سرمایه در جریان تحول تاریخی خود، به مرحله ای رسید که فرآیند های پیشین باز تولید سوخت و ساز اجتماعی که وسیله ی پیروزی اش بود - یعنی مطلوب ترین و پویاترین شیوه های بیرون کشیدن ارزش اضافی با وسایل اساساً اقتصادی - دیگر برای ارضای نیازهای خود گستری نظام کافی نبود. مارکس مطلوب ترین شرایط را برای شیره ی کنترل سوخت و ساز اجتماعی، توسط سرمایه، شرایطی توصیف می کند که: « به مثابه ی پیش شرط خویش، سرمایه بتواند فعالیتش را روی پای خود آغاز کند و به پیشرفت ادامه دهد، یعنی هنگامی «که دیگر نیازی به هیچ گونه کمک بیرونی نداشته باشد». (۱۲۵) قرن بیستم از این لحاظ نشانگر تغییری عمده بوده است، چرا که دولت مجبور گردیده برای رساندن «کمک بيروني» به غايت ضروري به اجزاي تشكيل دهنده ي باز توليد اقتصادي نظام سرمايه نقش مستقیم و هرچه فنزاینده تری - تا حد برپایی جنگهایی با ابعاد عظیم و پیش از این تصور ناپذیر- تقبل کند. جنگ های همه جاگیر میان قدرتمندترین کشورها که کوشش داشتند مشكلات اجتماعي - اقتصادي خود را از طريق ايجاد تغييراتي عمده در موازنه ي قدرت موجود، و به وسیله ی درگیری خشونت بار حل کنند، نشانگر پایان برگشت ناپذیر مرحله ای از تکامل سرمایه بود که در آن ابعاد سیاسی نظام، خیلی کم تر از نقش ایفا شده توسط فرآیندهای مستقیم اقتصادی به چشم میخورد.

از هنگام آغاز چنین تغییری، مدافعان خلوص سرمایه داری، اعتقاد خود را به «رقابت آزاد» مکرر اعلام داشته و به اعتراض علیه «دخالت دولت» ادامه داده اند؛ ولی به همان اندازه نیز بطور مکرر و با دل شکستگی هرچه تمام تر اعلام کرده اند که با کسی به سخنان نفز آنان گوش فرا نمی دهد، یا گوش های به اندازه شنوا برای سخنان آنان وجود ندارد. تنها چیزی که اینان حاضر نمی دهد، یا گوش های به اندازه شنوا برای سخنان آنان وجود ندارد. تنها چیزی که اینان حاضر نیستند اقرار کنند، این است که نکند پایه ای عینی و علی برای این واقعیت وجود دارد که هر اندازه نمودهای شخصی سرمایه ی فعال در حوزه ی سیاسی کوشش کنند که به اندارزهای آنان گوش دهند، باز امکان عملی کردن این پندهای نفز را ندارند، چرا که «مکانیسم های ناب» نظام آرمانی شان از برآوردن وظایف بازتولیدی خود در مقیاس گسترده ی لازم ناتوان است. نتیجه آن که شیوه ی کنترل سوخت و ساز اجتماعی سرمایه در شرایط امروزی، بی تکیه ی وسیع نتیجه آن که شیوه ی کنترل سوخت و ساز اجتماعی سرمایه در شرایط امروزی، بی تکیه ی وسیع بر «کمکهای بیرونی» مدیریت سیاسی – مدیریتی که از دیدگاه نمایندگان جوراجور «راست افراطی» باید در این نظام حکم لمن و نفرین داشته باشد – امکان پذیر نیست. از اینرو حتا یکی از محترم ترین نظریه پردازان پول مداری (Moneterism) یعنی میلتون فریدمن، مجبور است اذعان کند که کارنامه ی عمل اردوگاهشان، با وجود «تغییر در جو فکری» – که گذار از شکست اذعان کند که کارنامه ی عمل اردوگاهشان، با وجود «تغییر در جو فکری» – که گذار از شکست

عظیم گلدواتر در ۱۹۶۲ به پیروزیِ بزرگ رونالد ریگان در ۱۹۸۰، (دو نفری که در اساس یک برنامه و یک پیام دارند) شاهد آن است - در مجموع « یک شکست واقعی است» (عین جمله ی او) (۱۲۶). میلتون فریدمن، آنچه را که به نظرش «شکست واقعی» و مأیوس کننده ای است، یعنی این که «تحولات موجود از ۱۹۶۲ به این سو در جهان عمل به طور چشم گیری از جهان ایده ها (منظورش ایده های خودش) فاصله گرفته است»، چنین توضیح می دهد:

« ایالات متحد، کشوری که من اوضاع آن را بهتر از هرجای دیگر می دانم و در کتاب «سرمایه داری و آزادی» به آن پرداخته ام، در سال ۱۹۸۶ فاصله اش از یک جامعه ی به راستی لیبرال، نسبت به سال ۱۹۶۲ (سالی که کتاب پرآوازه ی آقای میلتون فریدم نانتشار یافت) آشکارا بیشتر است. یک معیار ساده، عبارت از نسبت هزینه های دولتی به درآمد ملی است. مخارج تمام بخش های دولتی – فدرال، آیالتی و ولایتی – در سال ۱۹۸۵، ۱۹۸۸ در صد در مقایسه با ۲۴/۷ در صد در سال ۱۹۶۷ بوده است. معیار دیگر عبارت از آن است که این رقم در سال ۱۹۳۰ آپیش از نبو دیل روزولت] ۱۵ در صد بود... [حتا با محاسبه ی میزان کردن های تکنیکی لازم]، سمت و سوی تغییرات آشکارا در همین جهت است. در فاصله ی ۳۲ سال میان تکنیکی لازم]، سمت و سوی تغییرات آشکارا در همین جهت است. در فاصله ی ۳۲ سال میان این کشور بوده، از دستشان گرفته است؛ ۲۲ سال پس از آن، دولت ۹ در صد مقدار باقی مانده را در اختیار گرفت. این وضع را به سختی می توان داستان کم شدن کنترل دولت خواند»

نه سال بعد، در سال ۱۹۹۵، از دیدگاه میلتون فریدمن و دیگرانی که همین موعظه ها را می کنند اوضاع در چند کشور «پیشرفته ی سرمایه داری» (۱۲۸) – و با وجود تمام کوشش های پی گیر همه ی دولتهای «راست افراطی» در چند دهه ی گذشته – از هر زمان دیگر بدتر است. دلیل « شکستهای واقعی دولتی» که به آن ها اذعان شده، عمیق تر از آن است که بتوان با مفاهیم دروغین و ابهام آمیزی چون «تغییر در جو فکری» – به ویژه با ناتوانی گیج کننده ای که این تغییر جو در گذاشتن تأثیری پایا بر این سیاستها داشته – توضیح داد، چرا که اذعان روشن فکران سخنگوی راست افراطی به شکست، باید لااقل همراه با تلاش های دولتهای دست راستی از نظر اید تولوژیک بی نقیمی صورت گیرد که هدفشان هم آهنگ ساختن می نویسد: «تنها یک نمونه را در نظر بگیرید که دست کم از نظر من یک معما است. در قرن ۱۹ می نویسد: «تنها یک نمونه را در نظر بگیرید که دست کم از نظر من یک معما است. در قرن ۱۹ یکی از بحث های معمولی در مورد دموکراسی، در برابر دولت استبدادی ، این بود که دولت یکی از بحث های معمولی در مورد دموکراسی، در برابر دولت استبدادی ، این بود که دولت دموکراتیک از نظر بودجهی های معمولی در مورد دموکراسی، در برابر دولت استبدادی ، این بود که دولت مدوکراتیک از نظر بودجهی های معمولی در مورد دموکراسی، در برابر دولت استبدادی ، این بود که دولت دموکراتیک از نظر بودجهی های، دولنی هسئول است چنین حکمی تا حدود سال ۱۹۶۰ هنوز مصداق

داشت... از آغاز دهه ی ۱۹۶۰، اکثر دموکراسی ها، آغاز به نشان دادن کسری بودجه های عظیم کردند » (۱۲۹) واقعیت اما این است که دخالت مستقیم و فزاینده ی دولت و «بی مسئولیتی مالی» دولت های سرمایه داری، اصلا میهم و اسرار آمیز نیست. زیرا ما شاهد تغییر جهت اساسی در برخی گرایشهای بنیانی تحولات در قرن بیستم بوده ایم که نتیجه ی آن ها «دو رگه» شدن نظام سرمایه است : نظامی که در اوج صعود تاریخی اش قادر بودخویش را بازسازی کند و قدرتش را در درجه ی اول توسط فرآیندهای اقتصادی، به طور پویا بگستراند. رویدادهای عمده ی تاریخی این قرن، از این لحاظ گویای تغییراتی ساختاری و نیز شکست های پیاپی در مهار کردنِ تضادهای موجود نظام بوده است.

در چین پیش زمینه ای، «شکستن زنجیر در ضعیف ترین حلقه ی آن»، در روسیه ی سال ۱۹۱۷، تحول تاریخی عمده و خود جوشی (sti generi) بود، آن هم از این لحاظ که کوشش داشت برای بعوان سوهایه داری راه حلی از نوع هابعد سوهایه داری در قلمرو وسیعی از گره ی خاک ارائه دهد، در همان حال که در محدوده ی ساختاری نظام سوهایه باقی می ماند. طبیعی است که راه های دیگر و بسیار متفاوتی نیز برای رویارویی با بحران عمیق سرمایه داری، از رژیم فاشیستی موسولینی در ایتالیای پس از ۱۹۳۲ گرفته تا «نیودیل» دهه ی ۱۹۳۰ روزولت در آمریکا، و البته هیتلر در آلمان وجود داشت. تمام این کشورها نه تنها کاملاً در درون چارچوب های ساختاری سرمایه، که حتا بر خلاف روسیه ی شوروی، به طور استواری نیز بر بنیان نظام سرمایه داری باقی ماندند. در عین حال آن چه خصیصه ی مشترک نهام تلاش های انجام شده در قرن بیستم را برای دست و پنجه نرم کردن با بحران سرمایه تشکیل می دهد، عبارت از آن است که صرف نظر از این که تا چه اندازه با هم متفاوت بودند، بی استثنا همه وسیله ی دخالت عظیم دولت را به عنوان که تا چه اندازه با هم متفاوت بودند، بی استثنا همه وسیله ی دخالت عظیم دولت را به عنوان «کمک بیرونی» و ضروری، جهت ادامه ی بقای نظام فراهم آوردند.

نظریه ی طرفداران دست راستی افراطی نظام که بنابر آن «عدم مسئولیت مالی» دولت های معاصر نه در اثر تغییراتی در «جهان واقعی» (۱۳۰) که تنها به دلیل نفوذ زهرآگین، اما کم و بیش برطرف شدنی بعضی روشنفکران و بعضی اقتصاد دانان گسراه بر سیاستگران است، تشخیص کاملاً نادرستی از چنین اوضاعی است. چرا که مُجرم اصلی آنان از این لحاظ، یعنی جان مینارد کینز، در حقیقت در برابر تحولات تاریخی عمده و از نظر او اضطراب آوری عکس العمل نشان می داد که خود می خواست با آنها به مقابله برخیزد تا ادامه ی بقای نظام سرمایه را با کمک اقدام هایی که پیشنهاد می کرد، تضمین کند. استدلال او چنین بود:

«در شرایط «بازار آزاد» (Laissez faire)، احتراز از نوسان های وسیع در اشتغال، بی انجام تغییراتی عمیق و گسترده در روانشناسیِ سرمایه گذاران ناممکن می گردد، تغییری که انتظار آن را در شرایط موجود نمی توان داشت. نتیجه ای که من به آن میرسم، این است که وظیفه ی صدور دستور برای سرمایه گذاری هایی با حجم کنونی، نمی تواند با اطمینان خاطر در دست سرمایه گذاران خصوصی باقی بماند» (۱۳۱).

و اما منافع اجتماعی که شیوه ی برخورد کینزی به دفاع از آن بر میخیزد، در جای دیگری از کتاب «تئوری عمومی» او به روشنی نشان داده می شود:

« بنابر این در حالی که وسعت بخشیدن به فعالیت های دولت در دست زدن به انجام وظیفه ی نظم بخشیدن میان گرایش به مصرف از یک سو و ترغیب به سرمایه گذاری از سوی دیگر ممکن است در نظر یک تبلیخاتچی قرن نوزدهمی و یا سرمایه دار معاصر آمریکایی به عنوان دست اندازی و حشتناک بر فردگرایی تلقی می شود، من به عکس ، هم به عنوان تنها وسیله ی عملی احتراز از فرویاشی کلِ آشکالِ اقتصادی کنونی و هم به عنوانِ شرط عملکرد موفقیت آمیز ابتکار فردی، از آن دفاع می کنم، نظام های دولتی قدرت خواه امروزی، به نظر می رسد که مساله ی اشتغال را به قیمت از میان بردن کارآیی و آزادی حل می کنند، بدیهی است که جهان، مسأله ی بی کاری را که جز فواصل کوناهی از برانگیختگی، با فردگراییِ سرمایه دارانه ی امروزین پیوند دارد - و به نظر من به طور گریز ناپذیری چنین است - تحمل نخواهد کرد. اما شاید امکان دارد - و به نظر من به طور گریز ناپذیری چنین است - تحمل نخواهد کرد. اما شاید امکان داشته باشد که با تحلیل درست از مسأله، بیماری را درمان و در عین حال کارآیی و آزادی را نیز دفظ کنیم، با تحلیل درست از مسأله، بیماری را درمان و در عین حال کارآیی و آزادی را نیز حفظ کنیم، با تحلیل درست از مسأله، بیماری را درمان و در عین حال کارآیی و آزادی را نیز حفظ کنیم، با شرکیم، با به تحلیل درست از مسأله، بیماری را درمان و در عین حال کارآیی و آزادی را نیز حفظ کنیم، با تحلیل درست از مسأله، بیماری را درمان و در عین حال کارآیی و آزادی را نیز

بدین ترتیب هدف راه حل های کینزی که حتا اگر آن را طوفدار بازار آزاد نخوانیم، لااقل به هیچ وجه ضد لیبرایی هم نیست، پیدا کردن راه حلی برای بحران آشکارا اضطراب آور سرمایه داری در «جهان واقعی» و به طریقی است که نظام را از راه در گیری فزاینده – اما صرفا جنبی و تکمیل کننده ی - دولت در فرآیند باز تولید اقتصادی، حفظ کند؛ بحرانی که درهر راهی جز این، نویسنده ی بیمناک، وقوع بدترین بی آمدها را حتا برای «مسئول ترین دموکراسی ها از نظر مالی» در آن می بیند. اشکال درمان های کینزی این بود که نه تنها قادر به حل «مسأله ی یکاری» نشد، بلکه راه حل های پیش بینی شده اش در رابطه با شماری از موضوع ها نیز تخیلی از آب درآمد. ناکامی در حل بنیانی و پایدار مسأله ی بی کاری تنها مربوط به سرنوشت پیشنهادهای کینز نیست. این مسأله در مورد تمام راه های امتحان شده برای حل بحران سرمایه داری شوروی نیز صدق می کند. راه حل های مختلف آزمایش شده تنها می توانست سرمایه داری شوروی نیز صدق می کند. راه حل های مختلف آزمایش شده تنها می توانست بی کاری گسترده را به طور موقت و برای مدتی کوتاه یا کمی بلند تر، بر حسب شرایط اجتماعی سیامی ویژه ی پیاده شدن آن راه حل ها کاهش دهد. درمان های نوع کینزی در «کشورهای سیامی ویژه ی پیاده شدن آن راه حل ها کاهش دهد. درمان های نوع کینزی در «کشورهای

سرمایه داری پیشرفته» غرب ، سرانجام هنگامی که هزینه ی آنها مهار ناشدنی گردید، می بایست کنار گذاشته می شد. راه حل های پولمداری (Moneterist) بدیل آن ها اما، که پس از دوره ی کینزی، با اشتیاقی سهمگین و شور و شوق سیاسی عظیمی - چه از سوی دولت کارگری و چه رقبای محافظه کار آن- آزمایش شد، ثابت کرد که از نظر ناکامی، دست کمی از راه حل های پیشین ندارد. وجه مشترک این ها با راه حل های کینزی، عبارت از ناتوانی در پرداختن به علت ها و کوشش در درمان وضع، از طریق دخالت، آن هم تنها در سطح ععلول ها و پی آهدهاست که تنها می تواند به طور حادث و برای مدت زمانی محدود، مؤثر افتد.

در این جا باید یادآوری کنیم که کینز هرگز، توضیحی تئوریک برای علل «بیکاریِ بیش از این تعمل ناپذیر» در رابطه با الزامهایِ ویژه ی تاریخیِ اقتصاد سرمایه داری ارائه نداد. او در عوض، با پذیرش کور کورانه ی دیدگاه سرمایه، همچون تنظیم کننده ی منطقی و معقول باز تولید سوخت و ساز اجتماعی – به عنوان علت درخود ( Causa sui) مطلق، درست به همان گونه که در کتاب های پول مداران دیده می شود – خود را با این پیش بینیِ رؤیایی قانع کرد که مداخله دولت در دستکاری علائم عنفی و زبان بغشی که با آن مواجه هستیم، درمان های قطعی و دائم به وجود خواهد آورد. کینز، باوجود اقرار به حضور «جنگ طبقاتی» به عنوان خصیصه ی اصلیِ نظام – جنگی که در آن خود نیز آشکارا و با غرور تمام، وحدت کاملش را با جبهه ی بورژوازی اعلام داشته – (۱۳۳) حاضر نیست تصور هیچ تغییری را در الزامهای ساختاری متضاد نظام حاکم به خود راه دهد. با استدلال بر پایه ی چنین پیش فرض هایی، تنها «فرضیه»ی توضیحیِ قابل پذیرش برای مسأله ی شناخته شده ی بیکاری – فرضیه ای که در عین حال، نقش یک توجیه اتوماتیک برای «اختلال ها» و شکست های غیر قابلِ انکار نظام را نیز انجام می دهد – عبارت از یک جبرگرایی خام تکاری زیر سؤال برد؛ استدلالی که به طور اتوماتیک نظام اقتصادی – اجتماعیِ «توضیح» بی کاری زیر سؤال برد؛ استدلالی که به طور اتوماتیک نظام اقتصادی – اجتماعی موجود را از تمام گناهان و مسئوئیت هایش در تیره روزی مردم تبرئه می کند و می فرمایند:

«در این بُرهه، صرف شتاب تغییرات تکنولوژیک به ما آسیب می رساند و موجب مسائلی می شود که حلشان مشکل است. کشورهایی به طور نسبی بیشتر آسیب می بینند که در صف عقدم بیشونت نیستند. ما نیز گرفتار بیماری های جدید می شویم که بعضی خوانندگان ممکن است حتا هنوز نام آن ها را نشنیده باشند، ولی در سال های آینده به مقدار زیاد در باره ی آنها خواهند شنید – و آن هم بی کاری نکنولوژیك است ... اما این، تنها هرحله ای هوفت از یك همآهنگی است. این همه به معنای آن است که در دراز مدت، بشریت در حال حل مسائل اقتصادی خویش است» (۱۳۴). هما سال پس از این فرمایشها (که شامل دوره ی جنگ جهانی با کمک های عظیم آن به ایجاد

اشتغال و دهه های بازسازی پس از جنگ نیز می شود)، یعنی در سال ۱۹۹۵، «مرحله ی موقت ناهماهنگی» هنوز با ماست و هیچ نشانه ای هم از پایان خوش فرجام پیش بینی شده مبنی بر این که «بشریت در حال حل مسائل اقتصادی خویش است» به چشم نمی خورد. با این همه همان تشخیص ها و پیش بینی های توخالی، امروزه باز هم توسط احیا کنندگان کینز جدید در حزب کارگر، به همان شدت پول مداران ضد کینزی و نیز توسط تمام سخنگویان ایدئولوژیک راست افراطی که برای مشکلات صوجود پیش بینی اثرات درمانی معجز آسایی توسط «موج سوم اطلاعاتی» می کنند، تکرار می شود؛ و این واقعیت که طی ۶۵ سال گذشته، آن چه تحقق یافت، درست عکس پیش بینی های کینز بود، یعنی اکنون حتا «کشورهایی که در صف مقدم پیشرفت» قرار دارند نیز «دچار بیماری جدید» بی کاری مزمن شده اند، چنان لجوجانه انکار می شود که تو گویی هرگز چنین اتفاقی نیفتاده یا این مسأله اهمیتی نداشته است. توضیح علی نمایPseudo) (causal - «تحولات تكنولوژيك» بارها و بارها براى تشخيص مرض و نيز چاره ي اتوماتيك آن توامان ارائه شده است.در همین حال دو مورد از رسواکننده ترین سفسطه های ایدئولوژیک کینز تداوم پیدا می کند. یکی آن که تو گویی چیزی به عنوان «مشکل اقتصادی بشریت» وجود دارد که مشگل گشای آن ابزاری تکنولوژیک - اقتصادی است، ابزاری که اگر نه امروز، به پقین در نخسستسين سال هاي قسرن بيسست و يكم (و به ويژه به كسمك كامسيسيدوترهاي Laptop ) مشكل را حل خواهد كرد. دوم آن كه اين ، بهره وري كار (Productivity) است که به خودی خود، موجب پدیده ی بی کاری می شود و نه قدرت تعیین کننده ی چارچوب اقتصادی -اجتماعی معینی، که در آن هر پیشرفتی در بهره وری کار، باید مطابق ارزش ها و اصول سمت گیری عملی نهفته در شیوه ی غالب کنترل سوخت و ساز اجتماعی آن، ارزیابی گردد و از آن پس در خدمت ارضای اهداف انسانی و یا اهداف غیر انسانی و بت واره پرستانه قرار گیرد.

بدیهی است که مسأله ی بی کاری و دست کاریِ عوارضِ آن، بی رویارویی با علت واقعی آن، تنها یکی از مشکلات عمده است که سرمایه داری در رابطه با بحران خود می بایست با آن دست و پنجه نرم کند و در این راستا با «کمک بیرونیِ» خود که به شدت مورد نیاز نظام بود به یاری آن شتابد. زمینه های پراهمیت دیگر که دولت در تلاش برای مهار زدن بر بحران، می بایست با «کمک بیرونی» خود به دخالت پردازد، از جمله عبارت است از:

- (۱) حمایت مستقیم در جهت تضمین مسأله ی حیاتی تداوم تولید به شیوه ی سرمایه داری در شرایطی که گرایش به وخامت اوضاع از جهت چنین تداومی به دلیل «هوسبازی های بازار» یا ادغام شرکت های تولیدی در مقیاسی هرچه فزاینده تر، مشاهده می شود: (۱۳۵)
- (۲) تسهیل گرایش بی امان به تکامل سرمایه داری نوع انعصاری: پشتیبانی از شرکت های

انحصاری عمده که اکثر در لفاف وضع مقرراتی برای ادغام شرکتها به نفع «رقابت آزاد» و به خاطر «منافع ملی» صورت می گیرد؛ نقش تسهیل کننده ی برده وار و ریاکارانه ی «سیاستهای دموکراتیک» در خدمت انحصارهای عظیم، که تا حد زیادی در ایجاد تحقیر عمومی نسبت به سیاست و سیاستمداران، که در آمارگیری های عقاید عمومی شاهد بوده ایم- دخیل است.

- (۳) پشت کردن به گرایشی که وجه مشخصه ی نظام در اوج صعود تاریخی سرمایه بود، گرایشی که در آن شاهد «جدایی کارها و فعالیتهای مردم (Public works) از دولت و مهاجرت [مردم] به قلمرو فعالیتهایی که توسط خود سرهایه برپا گردیده بود» بودیم و این پدیده نشانه ی آن بود که «ملت تا چه اندازه خود را در قالب سرمایه، متشکل ساخته و سازمان داده است»؛ (۱۳۶).
- (۴) فراهم ساختن بودجه ی مالی مطلقا حیاتی برای عملکرد عادی فرآیند سوخت و ساز اجتماعی، تا آن جا که باز تولید نیروی کار را مستقیم تحت تأثیر قرار می دهد مانند آموزش عمومی، خدمات بهداشتی با انواع کمک های دولتی که مؤسسات سرمایه داری روی پای خود توان فراهم ساختن بودجه را ندارند.
- (۵) درگیر شدن مستقیم دولت در باز تولید گسترده ی سرمایه ی ثابت که کل نظام، بی آن از هم فرو خواهد پاشید، زیرا «این، در قلمرو تولید سرمایه ی ثابت است که سرمایه خود را به عنوان هدفی در خود برقرارهی کند و به عنوان سرمایه، فعال به نظر می رسد، قلمروی که در آن سرمایه، قدرتش بیش از قلمرو تولید سرمایه ی در گردش است. به همین دلیل و از این جهت نیز هست که معیار سنجش تکامل ثروت، برپایه ی شیوه ی تولید سرمایه، عبارت از ابعادی است که سرمایه ی ثابت، تا آن زمان معین بدان رسیده و میزان تولیدی است که [این بخش از سرمایه] در چارچوب کل تولید به دست آورده است» (۱۳۷).
- (۶) کمک های مستقیم و عظیم دولتی که در اختیار مؤسسات سرمایه داری، به اشکال مختلف گذاشته می شود: از بودجه برای پژوهش های علمی گرفته تا پیمانکاری های دولتی نان و آب دار؛ از نگه داری «زیر ساخت» گرفته تا شیوه های کریه فعالیت های کشاورزی به ظاهر آزاد، مثلاً در چارچوب «سیاست عمومی کشاورزی» اروپایی.
- (۷) نجات نه تنها مؤسسات عمده ی سرمایه داری، بلکه حتا تمامی یک رشته از صنعت از طریق «ملی کردن» هنگام ورشکستگی، و برگرداندن آنها به «بخش رقابت آزاد» در هنگام لازم، هنگامی که کار آیی آن ها از طریق سرمایه گذاری های دولتی که بودجه ی آن از مالیات مردم تأمین می گردد، تضمین شده باشد (و به انجام رساندن این کار با ریاکاری و فریب سیاسی در بالاترین سطح ؛ چرا که این صنایع به انحصارها و شبه انحصارهای خصوصی باز گردانده

مي شود).

(۸) - اداره ی نظام بیهه ی اجتماعی سکه اکثراً نیاز به بودجه ای عظیم دارد و در حال حاضر بطور هرچه فزایتده تر زیر شبح ورشکستگی دولتی قرارگرفته است - نه تنها به عنوان نوعی حفاظ در برابر انفجار اجتماعی، بلکه برای حفظ بخش قابل توجهی از قدرت خرید مردم، که هر چند کافی نیست، اما اگر نباشد تمام آن از کیسه ی نظام سرمایه به در خواهد رفت.

انواع تلاش هایی که در قرن بیستم برای حل بحران سرمایه داری شده، به موضوع های بالا توجه داشته است. این تلاش ها می بایست هر چه در توان دارند، انجام دهند تا برای نظام سرمایه «کمک بیرونی» لازم را فراهم آورند؛ و این کارها از نظام چهره ای ساخت که با چهره ی آن در اوج اعتلای تاریخی سرمایه به راستی متفاوت بود. نظام مابعد سرمایه داری شوروی طبیعتاً راه ویژه ی خود را برای حل مسائل مربوط به بحران سرمایه داری ارائه داد. واکنش دیگر کشورها به این بحران بسیار متفاوت بود، چرا که اینان در مجموع، حتا هنگامی که عامل سیاسی نقش عصده ای در تنظیم روابط داخلی و خارجی بازی می کرد، باز در چارچوب پارامترهای بیرون کشیدن ارزش اضافی از طریق اقتصادی باقی ماندند. اوضاع اما، در سال های دهه ی ۱۹۷۰ با کشیدن ارزش اضافی از طریق اقتصادی باقی ماندند. اوضاع اما، در سال های دهه ی ۱۹۷۰ با آغاز بحران ساختاری نظام سرمایه، رو به وخامت گذاشت و کفایت نکردن «کمک بیرونی» را،

نکته پر اهمیت این است که، قابلیت دوام نظام نوع شوروی، نه تنها با مشکل روبه رو شد، بلکه تحت این شرایط و به عنوان بخش جدایی ناپذیری از بحران ساختاری عمومی، به طور کامل غیر قابل دفاع گردید. چرا که این نظام در شرایط مابعد انقلابی توانسته بود خود را به مدتی طولانی در ضدیت با سرمایه داری و ارائه ی الگوی خویش برای غلبه بر بحران سرمایه داری، از طریق تأمین نوعی پیشرفت صنعتی، با تکیه بر شکل ویژه ی خود - یعنی مابعد سرمایه داری - در بیرون کشیدن ارزش اضافی، تعریف و مشخص کند. ته کشیدن این شیوه ی بازتولید گسترده ی سرمایه، در چارچوب مدیریت مستقیم دولتی مابعد سرمایه داری، با آشکار شدن بحران ساختاری کل نظام سرمایه، در هنگام فروپاشی درونی نظام سوخت و ساز نوع شوروی را به همراه آورد. مدافعان نظام سرمایه، در هنگام فروپاشی شوروی، از این تحول به عنوان بازگشت پیروزمندانه ی سراسر جهان به اوضاع ماقبل [انقسلاب اکتبر] به عنوان بازگشت پیروزمندانه ی سراسر جهان به اوضاع ماقبل [انقسلاب اکتبر] بازکنند، باید به اندازه ی کافی روشن شده باشد که این پیروزی چیزی جز یک خطای بصری نبود که خوش خیالی های مدافعان نظام سرمایه، ابعادی نجومی به آن داد. خوش خیالی مورد به حصر جدیدی از گسترش بی دغدغه در مقیاس جهانی را، با ادغام کشورهای از نظر بحث، عصر جدیدی از گسترش بی دغدغه در مقیاس جهانی را، با ادغام کشورهای از نظر بحث، عصر جدیدی از گسترش بی دغدغه در مقیاس جهانی را، با ادغام کشورهای از نظر بعث عصر جدیدی از گسترش بی دغدغه در مقیاس جهانی را، با ادغام کشورهای از نظر بسترش بی دغدغه در مقیاس جهانی را، با ادغام کشورهای از نظر

سرمایه داری عقب مانده ی مابعد سرمایه داری در کل سیستم به عنوان شرکای برابر، با شور و شوق هرچه تمامتر اعلام داشت. سخنگویان «سرمایه داری پیشرفته»، بی درنگ به کشورهای بلوک شرق قول کمکهای عظیم مالی و اقتصادی برای مدرنیزه کردن دادند و حتا وعده ی شیرین یک « برنامه ی مارشال جدید» سخاوتمندانه را پیش روی خوش باوران گذاشتند. تا مدتی نیز چنین به نظر می رسید که کوه ها سخت به حرکت در آمده است؛ اما آنچه زائیده شد، موش های نحیفی بیش نبودند. زیرا درست مانند «مدرنیزاسیونی» که به «جهان سوم»، آن هم به مدتی طولانی وعده داده شده بود و هیچگاه جامه ی عمل نبوشید، از وعده های کمک برای این مدرنیزاسیون که با آن همه سر و صدا اعلام شده بود، تقریباً هیچ خبری نشد. و این امر تعجب آور هم نیست، چرا که اقتصاد کشورهای «سرمایه داری پیشرفته»، خود، سخت نیاز به «کمک بیرونی» داشت - آن هم به هر شکلی که بتوانند آن را به دست آورند - و بدون این همکمک بیرونی» داشت - آن هم به هر شکلی که بتوانند آن را به دست آورند - و بدون این

از این رو طنز روزگار در این است که فروپاشی اقتصاد نوع شوروی، به جای آن که نمایانگر یک پیروزی اصیل باشد، تنها این را به اثبات رساند که حل مسأله ی بحران نظام جهانی سرمایه بر بنیانی پایدار، از طریق در گیری عظیم و مستقیم دولت در فرآیند سوخت و ساز اجتماعی، راه حلی تحقق پذیر نیست. و این راه حل تا زمان فروپاشی «سوسیالیسم واقعاً موجود» - با وجود مشکل آفرین بودنش - یک آلترناتیو عملی به نظر می رسید. مطابق معمول، نیباز به «کمک بیرونی» هم اکنون بیش از هر زمان دیگر وجود دارد و این مسأله برای تک تک کشورها و از واقع «کمک بیرونی» که امروز باید فراهم گردد، دارای چنان ماهیت و ابعادی است که تدارکش در محدوده ی نظام کنترل سوخت و ساز اجتماعی حاکم ممکن نیست. به این دلیل است که بحران سوهایه داری در قرن بیستم تبدیل به بحران ساختاری یا سیستمیک خود نظام سوهایه گردیده است. از این رو به جای گسترش بی دغدغه ی پیش بینی شده که قرار بود راه حل بالقوه ای برای بحران جهانی سرمایه داری فراهم کند، اکنون وارد مرحله ای از بی ثباتی بی سابقه شده ایم گرفتاری جوامع «سوسیالیستی به واقع موجود» پیشین، تنها یکی از اجزای تشکیل دهنده و تشدید کننده ی جدی وخامت اوضاع است.

#### 14-4-4

تحول مابعد انقلابی نوع شوروی، توانست بحران سرمایه داری، یعنی بحرانی را که نقطه ی آغازِ ضروری و محرک اولیه ی آن بود، به مدتی طولانی با موفقیت مهار کند. و به منظور انجام این کار مجبور بود ۴ کمک بیرونی ۴ لازم برای نظم سوخت و سازِ اجتماعی مستقر را - در رابطه با مشکلاتی که در آخرین بخش برشمسردیم - در شرایط فیوق العاده اضطراری و به دلیل دخالت های سرمایه داری بین المللی که جنگ داخلی را تغذیه می کرد و تداوم می بخشید، به شکلی کاملاً متفاوت با آنچه در شرایط صرف سرمایه داری عملی بود، فراهم سازد، بنا بر این رژیم مابعد انقلابی، ناچار بود نه تنها با بحران عمیق نظام به ارث رسیده دست و پنجه نرم کند، بلکه باید می کوشید تا نظم باز تولید آلترناتیوی - از نوع مابعد سرمایه داری - نیز برقرار کند؛ بلکه نظمی که بتواند شرایط گسترش اجتماعی ۳ اقتصادی دوام پذیری را در فضای خصمانه ی بین المللی تضمین نماید.

تحت آن شرایط، رهبران مابعد انقلابی، حتا اگر می خواستند راه سرمایه داری رأ دنبال کنند، (که البته نمی خواستند) باز هم نمی توانستند چنین کنند. آنان حتا راه «سرمایه داری دولتی» رأ نیز نمی توانستند دنبال کنند. لنین ابتدا اصطلاح «سرمایه داری دولتی» را در یک متن جدلی در برابر «کمونیست های چپ» که مسأله را پیش کشیده بودند، مطرح کرد. گفته ی او چنین بود:

«طبق گفته ی «کمونیست های چپ»، با «انحراف بلشویک ها به راست، جمهوری شوروی در معرض خطر سیر قدریجی به سوی سرمایه داری دولتی است». ایشان این بار ما را به راستی ترسانده اند! و این «کمونیست های چپ» که افشا گری های تهدید کننده ی خود را با چنین هیجانی در تزها و مقالات خود تکرار می کنند، این مساله به ذهنشان خطور نکرده که سرمایه داری دولتی در مقایسه با اوضاع کنونی جمهوری شوروی، قدمی به جلو خواهد بود» (۱۳۸).

لنین بعدها اذمان کرد که اندیشه های او در باره ی «سرمایه داری دولتی» تحت تأثیر این امید بود که در چارچوب سیاست اقتصادی جدید (نپ)، دولت خواهد توانست «امتیازات نوع اجارهای» (۱۳۹) (Lease out concessions) به مؤسسه های سرمایه داری خارجی و داخلی بدهد و در آن صورت به نظر او کاربُرد چنین اصطلاحی از آن جهت مشروع می نمود که امتیازهای سرمایه دارانه ی فوق به طور شدید زیر کنترل دولت شوروی باقی می ماند. اما همان گونه که خود انین نیز بعدها تصدیق کرد «امتیازها، در مقیاس چندان وسیعی پیشرفت نداشت» (۱۴۰) و این اصطلاح را به کلی رها کرد و توجه خود را با این استدلال که «تعاونی ها در شرایط ما تقریباً همیشه به طور کامل با سوسیالیسم سازگاری پیدا می کنند»، معطوف به تعاونیها کرد (۱۴۱).

علاوه بر آن، همان گونه که بر همگان آشکار است، خود نب بعدها به طور کامل کنار گذاشته شد و تحولات متعاقب آن در اقتصاد شوروی را نیز به هیچ رو نمی توان به عنوان سرمایه داری یا سرمایه داری دولتی توصیف کرد. اگر چنین کنیم، تنها موجب آشفته سازی موضوع ها و انحراف توجه از مسائل و تضادهای واقعی نظام مابعد سرمایه داری نوع شوروی خواهیم شد. توصیف نظام شوروی در دوران پیش از فروپاشی آن نیز به عنوان نظامی سرمایه داری یا سرمایه داری دولتی، این مسأله را تبدیل به چیزی کاملاً اسرار آمیز می کند، چرا که اگر رژیم پیشین، چنان که ادعا می شود از سال های دهه ی ۱۹۲۰ رژیمی سرمایه داری بوده است، چرا گورباچف و جانشینان وی این چنین مایوسانه کوشیدند به اعاده سرمایه داری در آن جا بپردازند، و به راستی چرا رژیم حاضر حتا تا همین امروز ، تنها به طور جزیی در این اقدام خود موفق بوده است؟

شکست در زدودن استالینیسم و عمق یابی بحرانِ نظام شوروی بود که به ایجاد فشار بر هیأت حاکمه برای اعاده ی سرمایه داری منجر گردید. این رویدادها تحت شرایطی به وقوع پیوست که خود نظام سرمایه وارد مرحله ی تاریخی بحران ساختاری خویش گردیده بود و کار ساز بودنِ آشکال شناخته شده ی پیشینِ «کمک بیرونی» را برای حل مسائل نظام دچار مشکل ساخته بود، مدتها پیش از کوشش گورباچف در پیاده کردن «پرستروئیکا» و شکست بعدی آن، من کوشیدم – در عین تأکید بر این که نظام شوروی زیر حاکمیت سرمایه مانده – اختلافات عمده ی میان سرمایه داری و شکل مابعد سرمایه داریِ مدیریت سوخت و ساز اقتصادی – اجتماعی را به ترتیب زیر توصیف کنم:

شکل بندی (فرماسیون) سرمایه داری، تنها در مرحله ی ویژه ای از تولید سرمایه گسترش می باید که در آن:

- (1) تولید با هدف مبادله ( Production for exchange ) است و بنا بر این میانجی گری ارزش مبادله و تسلط آن بر ارزش استفاده، همه جا نافذ و حاکم است:
  - (۲) با خود نیروی تار، به اندازه ی هرچیز دیگر به عنوان یک کالا رفتار می شود! ۰
    - (۳) انگیزه ی کسب سود، نیروی بنیانی تنظیم کننده ی تولید است:
- (۴) مكانيسم حياتي بيرون كشيدن ارزش اضافى و جدايي بنيادين وسايل توليد از توليد كنندگان [اصلي]، شكلي ذاتا اقتصادي به خود مي گيرد؛
- (۵)- ارزشِ اضافیِ بهره کشی شده، با شیوه ی اقتصادی، به مالکیت خصوصیِ اعضای طبقه ی سرمایه دار در می آید؛ و
- (۶)- تولید سرمایه در پیروی از ضرورتهای اقتصادی خود، برای رشد و گسترش، گرایش به **درهم آمیختگی و یك پارچگی در سطع جهانی (Global Integration)** . آن هم با واسطه ی بازار

دارد. جهانی، به مثابه ی دستگاهی، از نظر اقتصادی به هم وابسته با ویژگیِ تسلط از یک سو و و ابستگی از سوی دیگر .

صحبت از وجود سرمایه داری در جوامع مابعد انقلابی، در شرایطی که از میان تمام خصوصیات اساسی و تعیین کننده ی بالا، تنها یکی - شماره ۴ - بر جای می ماند و حنا همان نیز به شکلی کاهنا تغییر یافته دیده می شود، به این معنا که بیرون کشیدن ارزش اضافی از طریق کنتول سیاسی است. نه کنتول افتصادی، تنها با نادیده گرفتن یا غلط جلوه دادن شرایط تکاملی امکان پذیر است. و این مسأله پی آمدهایی جدی برای امکان دستیابی به بینشی درست در باره ی ماهیت واقعی مسأله ی خطیر مورد بحث خواهد داشت. سرمایه، حاکمیت خود را - حاکمیتی که به هیچ رو نامحدود نیست - در جوامع مابعد سرمایه داری در درجه ی اول با وسایل زیر حفظ می کند:

- (۱)~ اجبارها و ضرورتهای مادی، که امکانات تمام فرآیندهایِ حیاتی در آن محصوراست؛
- (۲)- تقسیم کار اجتماعی به ارث رسیده ای که با وجود تعدیل چشمگیر آن، با تکامل «فردیت آزاد» در تضاد است:
- (۳)- ساختار عینی و واقعیِ دستگاه تولیدیِ موجود (از جمله کارخانه ها و ماشین ها) و شکلِ از نظر تاریخی تکامل یافته و محدودِ دانش علمی که در اصل، در چارچوب سرمایه داری و شرایط تقسیم کار اجتماعی به وجود آمده!
- (۴) اتصال ها و ارتباط های متقابل جوامع مابعد انقلابی با نظام جهانی سرمایه داری؛ چه آن ها که شکل «رقابت صلح آمیز» به خود می گیرد (مانند ارتباط های بازرگانی و فرهنگی) و چه آنها که شکلی متضاد و بالقوه مرگبار پیدا می کند (از مسابقه ی تسلیحاتی گرفته تا رویارویی های واقعی کم و بیش محدود در مناطق مورد منازعه).

پس، مسأله، بسیار پیچیده تر و عمیق تر از آن است که بتوان آن را صرفاً با عنوان ضرورتِ انباشت سرمایه که به «انباشت سوسیالیستی» تغییر نام داده توصیف کرد. (۱۴۲)

آنچه لازم است به شدت بر آن تأکید گردد، این است که، مسأله ی مورد توجه در این جا، مسأله ای تاریخی نیست که بحث آن معطوف به ویژگی ها و محدودیت های تحولات مابعد انقلاب انجام شده در محدوده ی شرایط عقب ماندگی عظیم اجتماعی - اقتصادی باشد: انقلابی که افزون بر شرایط به غایت نامساعد داخلی مجبور است با یورش خصمانه ی جهان سرمایه داری نیز مقابله کند. مشکلات سهمگین جابه جایی از سلطه ی سرمایه به نظام سوسیالیستی خود گردان (self-regulating) ، مشکلاتی است که حتا کشورهای از نظر اقتصادی بسیار پیشرفته نیز مجبورند با آن روبه رو شوند. زیرا در چنین کشورهایی با در نظر گرفتن تمرکز و تراکم هرچه

بیشتر سرمایه، فشار بی درنگ، برای حفظ تداوم تولید - و از این رو دوام پذیری فرآیند باز تولید سوخت و ساز اجتماعي تازه بريا شده - ناچار است حتا بيش از يک جامعه ي به نسبت عقب مانده باشد. علاوه بر آن، ضرورت تغییر از شیوهی به ارث رسیدهی تصاحب ارزش اضافی - که در درجه ی نخست از نوع اقتصادی است - به نوع دوام پذیری از بیرون کشیدن ارزش اضافی تحت یک نظم سیاسی، به دنبال یک انقلاب سوسیالیستی، صرف نظر از این که کشور یا كشورهاي مورد نظر، تا چه اندازه از نظر اقتصادي پيشرفته باشند، مسأله اي اجتناب ناپذير است. فائق آمدن بر سرمایه در قلمرو اقتصادی زیر کنترل آن، حتا اگر دانش اقتصادی به اندازهی کافی در کل جامعه پیشرفته و گسترده باشد (که این کار با وجود تازگی کیفی وظایفی که پیش روی جامعه قرار دارد از یک سو و اجازه نیافتن مردم در دسترسی به دانش های لازم برای انجام این وظایف از جانب نظام به ارث رسیده ی سرمایه و «نمودهای شخصی» آن از سوی دیگر، امکان پذیر نیست)، نمی تواند توسط نوعی عمل اقتصادی خود به خود صورت گیرد. قدم نخست و حیاتی، در بر گیرنده ی تغییر در شیوه ی تنظیم تولید و تخصیص مازاد اقتصادی است. چنین کاری، چه کشوری عقب مانده را در نظر داشته باشیم و چه یکی از پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری را، در درجه ی نخست تنها از طریق یک فرآیند سیاسی خود مختار- که در روند انکشاف انقلاب، از نظر اجتماعی دوام پذیر می گردد- میسر است. برای قدم نهادن در راه رسیدن به «نظام اُرگانیک» نوین، در هر جا که باشد، به راستی نیاز به ایجاد «تغییراتی بسیار عميق» هست. نظام سياسي مناسب براي روابط متقابل اجتماعي - اقتصادي، بخش بسيار پر اهمیتی از این اقدام بزرگ، به ویژه در مراحل نخست و دشوار گذار به سوی نظم سوخت و ساز سوسیالیستی و کاملاً خود گردان است. از آن جا که تشکیل دولت مدرن، بخشی اساسی از نظام ارگانیک سرمایه است، حرکت به سوی یک آلترناتیو سوسیالیستی، بی شرایط زیر قابل تصور

(۱) - خلع ید دولت پیشین از تمام فعالیتهای حفاظتی آن و به دست گرفتن آن ها در برابر نظام سرمایه به مثابه ی وجه منفی اقدام سیاسی مابعد سرمایه داری؛ و (۲) فرمول بندی موفقیت آمیز فعالیت های نظم دهنده ی مثبت و خود گردانی که خود تولید کنندگان همبسته از طریق آنها بتوانند ثمرات کار اضافی شان را در روند ایجاد نظام ارگانیک سوسیالیستی در جهت رسیدن به اهداف برگزیده از سوی خویش به کار اندازند.

اگر وجه مثبت این اقدام از همان ابتدای کار آغاز نگردد، هیچ امیدی نمی توان داشت که انقلاب سوسیالیستی به نتیجه ی مثبت دست یابد. در واقع حتا اقدامات منفی انجام شده در جهت «مصادره ی اموال مصادره کنندگان» نیز دیر یا زود لاجرم با شکست روبه رو خواهد شد، چرا که

مسأله ی بنیانی از این لحاظ، عبارت از رابطه ی آشتی ناپذیو ساختاری در خود فرآیند کار در زیر سلطه ی سرمایه است. چنین چیزی در مورد تمام قلمروها و در هر سطحی از سوخت و ساز اجتماعی، از «دنیای خُرد» مؤسسات اقتصادی محلی گرفته تا فراگیرترین روابط متقابل باز تولیدی صدق می کند. اگر بیرون کشیدن کار اضافی از طریق نظم سیاسی جدید در دوران پس از انقلاب، به جای این که از این لحاظ توسط خود تولید کنندگان همبسته کنترل شود، زیر حاکمیت سیاسی تحمیل شده بر آنها درآید، این نوع رابطه لا جرم تضادهای آشتی ناپذیر پیشین را در فرآیند کار باز تولید خواهد کرد. چنین پدیده ای حتا اگر نوع نمودهای شخصی سرمایه که در دوره ی بعد از انقلاب در برابر کارگران قرار می گیرد، لاجرم در راستای شرایط تغییر یافته اجتماعی – تاریخی، تغییر کرده باشد، باز هم لاجرم صورت می گیرد.

یکی از دشوار ترین مسائل از این لحاظ، آن چیزی است که لنین آن را «اهمیت دیکتاتوری پرولتاریا در حوزه ی اقتصادی... اعمال دیکتاتوری از سوی کارگران در روابط اقتصادی» (۱۴۳) نامیده است. پاسخ او لاجرم نشان از شرایط تاریخی دارد که روسیه ی از نظر اقتصادی عقب مانده در آن قرار داشت و لنین نخستین کسی بود که با تأکید بر این که «ما پرولتاریای روسیه... از جهت سطح فرهنگ و میزان آمادگی مادی و تولید، برای قدم گذاشتن در راه سوسیالیسم از عقب مانده ترین کشورهای اروپای غربی نیز عقب مانده تریم» (۱۴۴)، به این مسأله اقرار داشت. از این رو تنها پاسخی که او می توانست به پرسش در باره ی «اهمیت دیکتاتوری پرولتاریا در حوزه ی اقتصادی» بدهد، چنین بود: «کارِ فراگرفتنِ عملی این که تولید در مقیاس بزرگ را چگونه بر پاسازیم، تضمین کننده ی درستی راه ما خواهد بود! تضمینی که کار گران با آگاهی طبقاتی در روسیه، در مبارزه علیه فروپاشی و آشفتگی هالکیت ضوصی کوچک، و علیه بی آنضباطیِ خرده بورژوازی به کار می برند – این ها تضمین کننده ی پیروزیِ کمونیسم است» (۱۴۵)

بدیهی است که خطر «فروپاشی و آشفتگیِ مالکیتهای خصوصی کوچک» بواقع وجود داشت و به همین دلیل نیز اتخاذ هدف اجتماعی – اقتصادیِ کلیِ «برپا ساختن تولید بزرگ»، به معنای قدم نهادن در جهتی لازم و صحیح در مقایسه با وسوسه ی توافق با خواستهای «مالکیتهای خصوصی کوچک» بود. تولید در مقیاس بزرگ گرچه بی تردید پیش شوط هادی و ضروریِ یک تحول سوسیالیستی موفقیت آمیز است، اما [چنین کاری] به طور یقین «تضمین کننده ی پیروزی کمونیسم » نیست. تنگناهای عینی و واقعیِ شرایط تاریخی موجود، حتا لنین را مجبور کرد در پی تضمینهای دیگری بگردد که عاقبت آنها بسیار مشکل آفرین بود. زیرا لنین نمی توانست امکان وجود تضاد عینی میان دیکتاتوری پرولتاریا و خود پرولتاریا را پیش بینی کند.

او بنابر این، در مورد برخی موضوع های حیاتی، هم از جهت اعمال قدرت دولتی و هم در را بطه ی آن با پرولتاریا، موضع خود را، پس از انقلاب اکتبر به طور اساسی تغییر داد و این مسأله پی آمدهای گسترده و عمیقی برای طبقه ی کارگر به دنبال آورد. در مقایسه با اهداف پیش از انقلاب که این همانی بنیانی «تمامی توده های مسلح» (۱۴۶) با قدرت دولتی را پیش بینی می کرد، در نوشته های لنین نوعی جدایی میان قدرت دولتی و «توده های کارگر و زحمتکش» پیدا شد که درآنها «قدرت دولت برولتاریابی، تولید در مقیاس بزرگ را روی زمین های متعلق به دولت مؤسسات منعلق به دولت سازماندهی می کند و نیروی کار را میان رشته های مختلف اقتصادی و مؤسسات مختلف تقسیم می کند و مقادیر زیادی کالاهای مصرفی متعلق به دولت را در میان کارگران و رحمت کشان تقسیم می کند» (۱۴۷) این واقعیت که «تقسیم نیروی کار»، را بطه ی تابعیت ساختاری صرف توضیح شکل جدید قدرت جداگانه ی دولتی به عنوان «قدرت دولت پرولتاریایی» صرف توضیح شکل جدید قدرت جداگانه ی دولتی به عنوان «قدرت دولت پرولتاریایی» موضوع را نادیده می گیرد. (۱۴۸) و به این ترتیب تضاد عینی موجود در درون خود دیکتاتوری برولتاریا، در لحظه ای که به صورت قدرت دولتی متمرکزی که به طور مستقل و سر خود تقسیم برولتاریا، در لحظه ای که به صورت قدرت دولتی متمرکزی که به طور مستقل و سر خود تقسیم نیروی کار را تعیین می کند، از افق دید او ناپدید می شود.

در عام ترین سطح روابط طبقاتی - و در تطابق با تناقض میان دو قطب پرولتاریا و بورژوازی - تو گویی تضادی وجود نداشت. دولت می بایست پایه های مادی خود را تأمین کند و تقسیم نیروی کار از مرکز، از دیدگاه دولتی که هم اکنون به وجود آمده بود، به نظر می رسید تنها اصل ممکن برای دستیابی به چنین چیزی باشد. (۱۴۹) در واقعیت اما، این، خود «توده های کارگر» بودند که می بایست به نیروی کار تقلیل یابند و به این عنوان تقسیم شوند، آن هم نه تنها در سراسر یک منطقه ی جغرافیایی عظیم - با تمام آشفتگی ها و به هم ریختگی هایی که چنین نظام توزیع تحمیل شده از بالا به ناچار در پی داشت - بلکه این کار به طور «عمودی» و در هر محل نیز، می بایست طبق احکام مادی ساختار تولیدی به ارث رسیده و احکام سیاسی نهفته در اصول نهادهای قانونی جدید، صورت می گرفت.

این مشکلات، ارتباط تنگاتنگ با معضلاتی داشت که به وقوع انقلاب سوسیالیستی «در ضعیف ترین حلقه ی امپریالیسم» مربوط می شد. استدلال لنین این بود: «اکنون که به برکت سرمایه داری، تجهیزات مادی بانکهای بزرگ، انحصارات، راه آهن ها و غیره رشد یافته است؛ اکنون که تجربه ی عظیم کشورهای پیشرفته ذخیره ای از شگفتی های مهندسی به وجود آورده که سرمایه داری مانع بکارگیری و استفاده از آنهاست»؛ بلشویک ها (که در واقع در کشوری عقب افتاده محدود بودند) خواهند توانست «این تجهیزات را به دست گرفته و به حرکت در آورند»

(۱۵۰)به این ترتیب مشکلات سهمناک گذار از یک انقلاب خاص به پیروزی انقلاب جهانی (که فراسوی کنترل هر عامل ویژه ی تاریخی است، هرچه هم آن عامل از نظر طبقاتی، آگاه و منضبط باشد)، کمابیش و به طور ضمنی، با بدیهی فرض کردن آرمان گرایانه ی این که بلشویک ها قادرند قدرت را به دست گیرند و «آن را تا پیروزی انقلاب سوسیالیستی جهانی حفظ کنند» (۱۵۱)، نادیده گرفته شد. بنابر این در حالی که از قابلیت دوام یک انقلاب سوسیالیستی در ضعیف ترین حلقه ی زنجیر دفاع شد، ضرورت انقلاب جهانی به مثابه ی شرط موفقیت این انقلاب، خود را به ناراحت كننده ترين شكل، يعني به صورت تَنشي حل ناشدني در قلب خود تئوري دوباره نشان داد. اما در باره ي اين كه، اگر انقلاب جهاني روي ندهد و بلشويك هابه طور نامحدود محکوم به حفظ قدرت شوند، چه می توان گفت؟ لنین و رفقای انقلابی اوحاضر نبودند فكر خود را با چنين مسأله اي مشغول سازند، چرا كه چنين چيزي با برخي از عناصر فكري آنان تناقض پیدا می کرد. آنان مجبور بودند به شکلی مدعی امکان پذیر بودن استراتژی خود باشند، که بطور الزامی به معنای پیش بینی تحولات انقلابی در مناطقی بود که نیروهای آنان هیچ گونه کنترلی بر آن جاها نداشت. به دیگر سخن استرانژی آنان در برگیرنده ی تضادی میان دو ضرورت بود: نخست لزوم به تنهایی ادامه دادن به مثابه پیش فرض (تاریخی) و باافصل موفقیت (در انجام هرگونه اقدام)؛ و دوم ضرورت پیروزی انقلاب سوسیالیستی جهانی به مثابه پیش فرض نهایی (و ساختاري) موفقيت كل چنين اقدام خطيري. (١٥٢)

در دوره ی پس از انقلاب اکتبر ، تا زمانی که امید به انقلاب جهانی می توانست در دل پرورانده شود، مسأله ی استراتژیک مورد توجه لنین «حفظ سنگر» تا زمانی بود که شرایط، به برکت انقلاب در کشورهای پیشرفته، به راستی شکل رضایت بخشی به خود گیرد و بلشویک ها را قادر سازد «تجهیزات پیشرفته ی تولید را به دست گیرند و به کار اندازند». به این دلیل است که حتا فکر «سرمایه داری دولتی» که به عنوان مرحله ای بسیار محدود و کاملاً زیر نظر دولت، مورد پشتیبانی لنین قرار گرفت، به دنبال ناکامی های بزرگ در تحقق چنان دورنمایی، می بایست رها می گشت و تعریفی مشبت تر از سوسیالیسم در کشور داده می شد. بنابراین لنین در ۱۹۲۳ می نویسد:

«ما اکنون حق داریم بگوییم که صرف رشد تعاونی ها... مساوی با رشد سوسیالیسم است، و به طور هم زمان باید اقرار کنیم که تغییری بنیانی در تمامی دیدگاه ما نسبت به سوسیالیسم روی داده است. این تغییر بنیانی به قرار زیر است: پیش از این تأکید اساسی خود را بر مبارزه ی سیاسی، بر انقلاب، بر کسب قدرت و غیره می گذاشتیم و مجبور بودیم بگذاریم. اکنون تأکید بر گذار به کار مسالمت آمیز، کار سازماندهی و فعالیت «فرهنگی» است» (۱۵۳)

چنین تغییری در اولویت ها، بعدها توانست مورد استفاده ی استالین برای پیشبرد مقاصدش در ادعا به پیشرفت واقعی «سوسیالیسم در یک کشور» قرار گیرد. این، یک استفاده ی نامشروع و غیر موجه بود، چرا که لنین مقاله ی فوق را با تذکری هشدار دهنده پایان می دهد و می نویسد:

«این انقلاب فرهنگی، اکنون کافی خواهد بود که کشور ما را کشوری کاملاً سوسیالیستی کند؛ [این کار] اما ما را با مشکلات سهمگینی با خصلتهای فرهنگی (چرا که ما بی سوادیم) و هادی (چرا که اگر بخواهیم با فرهنگ شویم، باید به درجه معینی از رشد وسایل مادی تولید دست یافته و باید دارای میزان معینی از یک هایه هادی باشیم) مواجه خواهد کرد». (۱۵۴)

بنابراین لنین حتا هنگام قطعی ترین اندیشبدن هایش در باره ی حدود و مرزهای فعالیت رهایی بخش در روسیه ی بعد از انقلاب، باز هم در دیدگاه پیشین خود مبنی بر این که سوسیالیسم می باید «با اشتراک مساعیِ انقلابی پرولتاریای همهی کشورها ایجاد گردد» (۱۵۵) «تغییری بنیانی» نمی دهد.

در پرتو تجربه ی تاریخی قرن بیستم، جدا از آن که شرایط مشکل آفرین و محدود کننده ی اجتماعی چه باشد، دو نتیجه گیری، حتا در مورد پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری صنعتی گریز ناپذیراست. نتیجه گیری اول مربوط به شکل سیاسی لازم در کوشش برای در هم شکستن سلطه ی سرمایه است. قطع نظر از آن که این شکل سیاسی را «دیکتاتوری پرولتاریا» یا هرچیز دیگر بنامیم، نیاز حاد به ایجاد شکلی از دولت دوران گذار به جای خود باقی می ماند. این دولت نه تنها باید توانایی برابری با قدرت سرمایه و غلبه بر آن را داشته باشد، بلکه باید رفته رفته، به موقع و به موازات آنتقال فعالیت های سنتی دولت به بدنه ی اجتماعی، «زوال یابد». بدیهی است که این شکل گذار کنترل سیاسی، با کسب قدرت پس از انقلاب و تبدیل خود به ارگان دولتی هرچه متمرکز تر و قدرتمندتر جدا از [توده های مردم] تفاوت بسیار عمیقی خواهد داشت که نوع جدید «نمودهای شخصی سرمایه» در آن می تواند از طریق این ارگان، اهرم های کنترل فعالیت های سوخت و سازی اجتماعی را به دست گیرد تا تابعیت کار را به ضرورت های نظام سرمایه تداوم بخشد . نتیجه گیری دوم، به طور ضمنی در آخرین نقل قول لنین وجود دارد. زیرا همان گونه که او تأکید دارد، موفقیت یا شکست سوسیالیسم بستگی به کفایت دانقالب فرهنگی، در همان گونه که او تأکید دارد، موفقیت یا شکست سوسیالیسم بستگی به کفایت دانقالب فرهنگی، در پیوند با «رشداشتراله مساعی و تعاون» خواهد داشت که در نقل قول پیش آمد.

در این جاست که می توانیم مشاهده کنیم چگونه دو نتیجه گیری عملیِ بالا، در مورد چشم انداز هر کشوری که در راه تحول سوسیالیستی قدم می گذارد ، جدا از این که تا چه اندازه از نظر اقتصادی پیشرفته یا عقب مانده باشد، در هم گره خورده و به هم مربوط است. چرا که خصیصه ی تعیین کننده و اساسیِ شکلِ سیاسیِ بعد از انقلاب - اگر قرار باشد بر قدرت سرمایه چیره شود

و نقش خود را در تحقق سوسیالیسم ایفا کند - عبارت از سمت گیری آن در جهت برقراری شکلی از کنترل عمومی سوخت و ساز اجتماعی است که غ**یر ضمانه** باشد. این، به معنای هم آهنگ سازی «خُرد ساختارهای» تعاونی یا یاخته های تولید اجتماعی است به صورت یک چارچوب باز تولیدی فراکیر و جامع، که تنها در صورتی امکان پذیر است که مفصل بندی شکل سیاسی بعد از انقلاب و عمل کردهای هم ماز با آن، <mark>سلسله هراتب</mark> نپذیرد. ساختار سیاسی سلسله مراتبی و فرماندهی از بالا در نظام سرمایه، که ساختاری درمان ناپذیر است، برخاسته از احکام درونی وبه ناگزیرخصمانه ی اجزای تشکیل دهنده ی بازتولید، به دلیل تضاد ساختاری و آشتی ناپذیر میان سرمایه و کار است که نظام سیاسی مربوطه، آن را تجمع می بخشد و تحکیم می کند . شکست همه ی تلاش های گذشته در برقراری «تعاونیها» بر زمینه ی مادی سرمایه، با در نظر گرفتن عوامل و احکام به هم پیوسته ی عرصه های مادی و سیاسی و خصلت خصمانه و سلسله مراتبی در هر دو، اجتناب ناپذیر بوده است. اما دقیقاً به همین دلیل نیز، شکل سیاسی جامعه ی بعد از انقلاب، تنها در صورتی می تواند نقش پیش بینی شده ی گذاری خود را ایفا کند و به موقع «زوال یابد» که مفصل بندی آن همراه با توسعه و تكامل هم زمانِ اشكالِ غير خصمانه و تعاوني در عرصه هاي مادي جامعه باشد. از سوی دیگر، هدف ضروری «انقلاب فرهنگی» که لنین بر آن تأکید داشت، نه تنها از میان بردن بی سوادی و پیشرفت تئوریک و عملی مهارتهای تولیدی بر وسیع ترین پایه های ممكن بود، بلكه به طور هم زمان، هدف بنياني و استراتژيك چنين انقلاب فرهنگي، برقراري «دنیاهای خُرد» باز تولیدی جدید، غیر خصمانه و تعاونی مفیدی است که بتواند به طور هم آهنگ در درون چارچوب عمومي شکل سياسي غير سلسله مراتبي بعد از انقلاب، به هم پيوسته و به طور پیشرو، وظایف این شکل سیاسی را - که در ابتدا باید به طور اجتناب ناپذیر تدریجی باشد - در دست گیرد.

### 14-4-4

شعار «سوسیالیسم در یک کشور» - که به طور رسمی توسط بین الملل کمونیستی به عنوان بخشی از برنامه اش پذیرفته شد- به طور سهمناکی برای جنبش سوسیالیستی، در روسیه و در سراسر جهان زیان آور بود. این مسأله نه تنهابه مسخ اسف انگیز تمام آن اصول نظری منجر گردید، که در اصل برای تحول سوسیالیستی پیش بینی شده بود، بلکه از آن بدتر، کشوری که این اصل در آن پیاده شد، به معیار یا چوب ذرعی برای سنجش سوسیالیسم «واقعاً موجود» تبدیل گشت؛ چوب ذرعی که دشمنان سوسیالیسم می توانند از آن همچون یک چماق - یا در واقع

یک گرز - برای فرود آوردن بر فَرق طرفداران سوسیالیسم استفاده کنند. در مورد خود اتحاد شوروی، موضوع حتا نمی توانست تنها در حد فریب مردم در باره ی «کامل شدن سوسیالیسم در یک کشور» باقی بماند. پس از گذشت چند دهه می بایست ادعا می شد که سوسیالیسم کامل، تا یک کشور» باقی بماند. پس از گذشت چند دهه می بایست ادعا می شد که سوسیالیسم کامل، تا آن موقع تحقق یافته و حال بالاترین مرحله ی تحول سوسیالیستی - کمونیسم - نظامی که اصل سمت و سو دهنده اش «از هرکس بنا به توانایی اش و به هرکس مطابق نیازهایش» هست، در حال به ثمر رسیدن است. طبیعی است نمودهای شخصی مابعد سرمایه داری سرمایه، در کشوری که در آن حتا نیازهای اولیه (از غذا و لباس گرفته تا مسکن قابل زیست)، خارج از دسترس میلیون ها انسان بود، در حالی که خود، با گشاده دستی هرچه تمام تربه زندگی «بر طبق نیازهاشان» (یا به دیگر سخن طبق حرص و طمع سیری ناپذیرشان) از طریق برپا ساختن شبکه ی نیازهاشان» (یا به دیگر سخن طبق حرص و طمع سیری ناپذیرشان) از طریق برپا ساختن شبکه ی وسیعی از فروشگاه های مخصوص، استراحتگاه های مجلل تفریحی، ویلاهای تابستانی (Dacha) می توانستند و کلبه های شکار می رسیدند، تنها با زشت ترین نوع نگرش کلیی (Cynicism) می توانستند چنین موعظه های ابلهانه ای سردهند. از این رو نه تنها سوسیالیسم که حتا «کمونیسم» هم پیش از آن برای اینان فرا رسیده بود.

شتاب و اشتیاقی که این «رهبران سوسیالیستی» هنگام فروپاشی شوروی، در پذیرفتن اصول سرمایه داری «جامعه بازار»از خود نشان دادند، تنها می تواند تأییدی بر این واقعیت باشد که کیفیت اساسی گردش نظام عمیقاً غیر عادلانه ی سرمایه، در هریک از آشکال ممکن آن، بر خلاف این تظاهر که هر آنچه انجام می شود، در راستای منافع توده های مردم است، چیزی جز ریاکاری و گلبی منشی بی حد و مرز نیست.

تروتسکی، هنگام تبعید خود در آلماآتا در ۱۹۲۸ - زمانی که هنوز امید داشت از گرایش کمینترن به پذیرش نظرهای استالین جلوگیری کند - کوشش کرد طی یادداشتی خطاب به کنگره ی ششم کمینترن، سابقه ی تاریخی بحثهای تئوریک را در این زمینه ثبت و روشن سازد. آشکار است که استالین از رسیدن این یادداشت به کنگره جلوگیری کرد، چرا که تروتسکی در آن نامه تحریف کاملِ موضع لنین از سوی استالین و دست بردن در نظرات پیشین خود او را در روند بحثهای جاری کنگره نشان داده بود. او می نویسد:

«استالین در سال ۱۹۲۴ خطوط کلی دیدگاه لنین در باره ی ساختمان سوسیالیسم را چنین بیان می کند: «برانداختن قدرت بورژوازی و برقراری دولت پرولتاریایی در یک کشور، هنوز پیروزی کامل سوسیالیسم را تضمین نمی کند، وظیفه ی عمده ی سوسیالیسم - سازماندهی تولید سوسیالیستی - هنوز در پیش خواهد بود. آیا این وظیفه می تواند به سرانجام رسد؟ آیا پیروزی نهایی سوسیالیسم در یک کشور، بی تلاش مشترک پرولتاریای چند کشور پیشرفته می تواند

حاصل گردد؟ نه، چنین چیزی غیر همکن است. کوشش های یک کشور برای برانداختن بورژوازی کافی است - تاریخ انقلاب ما این مسأله را به اثبات میرساند. امابرای پیروزی نهایی سوسیالیسم، برای سازماندهی تولید سوسیالیستی ، کوشش های یک کشور، به ویژه کشوری دهقانی چون روسیه ناکافی است. برای رسیدن به چنین هدفی، کوشش های پرولتاریای چند کشور پیشرفته ضروری است. این ها به طور کلی خصوصیات ویژه ی تثوری لنین در باره ی انقلاب پرولتاریای است». باید پذیرفت که خطوط کلی «خصوصیات ویژه ی تثوری لنین ه در این بخش از این جا کاملاً به درستی ترسیم شده است. در چاپهای بعدی کتاب استالین، در این بخش از نوشته ی او چنان تغییری داده شده که معنایی عکس مفهوم بالا پیدا می کند. [به این ترتیب] استالین در نوامبر ۱۹۲۶ می گوید: «حزب همیشه نقطه ی آغاز کارش، برپایه ی این نظریه بوده است که پیروزی سوسیالیسم در یک کشور به معنای امکان ساختمان سوسیالیسم در آن کشور است. این وظیفه می تواند با نیروی یک کشور واحد به سرانجام رسد».

ما می دانیم که حزب هرگز چنین چیزی را به عنوان نقطه ی آغاز خود نگرفت. به عکس همانگونه که لنین می گفت «در بسیاری از نوشته های ما، در تمام سخنرانی های ما و در سراسر نشریات ما» نقطه ی آغاز کار حزب اززاویه ی مقابل آن بود و عالی ترین بیان را در برنامه حزب کمونیست اتحاد شوروی می توان یافت» (۱۵۶)

ماشین خُرد کننده ی استالین به طور بی امان به حرکت خود ادامه داد و در آوریل ۱۹۲۵ بوانست دکترین «سوسیالیسم در یک کشور» را در کنفرانس چهاردهم حزب، به طور رسمی به تصویب برساند. بنا به قول اسحاق دویچر «تروتسکی تا سال ۱۹۲۶ یعنی تا هنگامی که این جَزم، دیگر به طور وسیع مورد پذیرش قرار گرفته بود، در برابر آن نایستاد» (۱۵۷) دویچر پیروزی نظری استالین را چنین توضیع می دهد: «جنبه ی به راستی تراژیک جامعه ی روسیه در سال های دهه ی ۱۹۲۰، آرزوی آنان برای دستیابی به ثبات بود، آرزویی که پس از تجربه ی اخیسر آنها کاملاً می توانست طبیعی باشد. آینده برای بسیاری کشورها، نوید چندانی برای ثبات نداشت. چنین نویدی برای روسیه از همه جا ضعیف تر بود. با اینهمه، آرزوی دستیابی به نوعی سایه افکنده بود، سوسیالیسم در یک کشور چنان که عملاً تا اواخر دهه ی ۱۹۲۰ تفسیر شده بود، سوسیالیسم در یک کشور چنان که عملاً تا اواخر دهه ی ۱۹۲۰ تفسیر شده بود، طنین هشداری شوم را به نسلی خسته داشت که می بایست انتظار دیدن هیچ صلح و آراهشی را در طول عمر خود نداشته باشد. » (۱۵۸) گرچه این مسأله حقیقت دارد که در رویارویی برسر این طول عمر خود نداشته باشد. » (۱۵۸) گرچه این مسأله حقیقت دارد که در رویارویی برسر این مرضوع «منظور بلافصلِ استالین، بی اعتبار کردن تروتسکی و اثبات غیر لنینیست بودن او برای

هزارمین بار بود» (۱۵۹) اما استالین می توانست از دکترین خود نیز به عنوان توجیهی تئوریک و لینیست نما برای مشروعیت بخشیدن به سیاست خویش در کلکتیویزه کردن اجباری استفاده کند. زیرا می توانست ادعا کند که «گسترش سوسیالیسم» به مناطق روستایی از طریق کلکتیویزه کردن، به خطر «فروپاشی و آشفتگی های خرده مالکیت ها و بی انضباطی خرده بورژوایی» که نین پیش از این برای مقابله با آن هشدار داده بود، پایان بخشیده است. واقعیت اما این است که سیاست استالین – حتا از ضایعات انسانی آن هم که بگذریم - چنان نظمات سنگینی بر پیشرفت کشاورزی کشور وارد کرد که اقتصاد روسیه تا امروز نیز از زیر بار آن کمر راست نکرده است.

شیوه ی کلبی منشِ سردمداران سیاسی حاکم در استفاده از دکترین «سوسیالیسم در یک کشور» ، از گفت وگویی که تروتسکی در سال ۱۹۲۶ در برلن - هنگامی که مجبور شد برای معانجه ی پزشکی، مدتی را در آنجا بگذراند - با یوجین وارگا (Eugene Varga) داشته است آشکار می شود. چنان که اسحاق دویچر به یاد می آورد:

«تروتسکی هنگامی که در سفارت (شوروی) در برلن اقامت داشت، ساعاتی طولانی را به بحث با کرستینسکی سفیر شوروی و یوجین وارگا، اقتصاد دان اصلی کمینترن می گذراند. موضوع بحث او با وارگا، سوسیالیسم در یک کشور بود. وارگا اذعان داشت که دکترین استالین به مثابه ی یک تئوری اقتصادی، بی ارزش است و سوسیالیسم در یک کشور یاوه ای بیش نیست، اما با وجود این از نظر سیاسی، به عنوان شمار، چیز مفیدی است که می تواند توده های عقب مانده را برانگیزد. تروتسکی در دفترچه ی یادداشت خصوصی خود، به دنبال این بحث ها از وارگا به عنوان «پولونیوس کمینترن» نام می برد» (۱۶۰)

به این ترتیب دکترین «سوسیالیسم در یک کشور» به هر طریق که بود، دکترین پذیرفته شده در سراسر جنبش بین المللی گردید. این پرسش که آبا نظام شوروی خواهد توانست سوسیالیسم را در چار چوب اجتماعی – اقتصادی و سیاسی که اتخاذ کرده است، تحقق بخشد با نه، تبدیل به یکی از محرمات شد. تنها پرسش مشروع این بود که گذار کامل و دستیابی برگشت ناپذیر به موسیالیسم چه مدت طول خواهد کشید. با این حال تروتسکی – در ۱۹۳۶، سالِ نخستین دور از محاکمات نمایشیِ بزرگ مسکو – در برابر آنان که استدلال می کردند رژیم دوران گذارِ شوروی، تنها می تواند به سوی سوسیالیسم حرکت کند، تأکید می کرد: «در واقع یک برگشت به عقب، به سوی سرمایه داری کامل امکان پذیر است» (۱۶۱) گرچه تروتسکی در جمله ی بعدی می گوید: «تعریفی کامل تر، ناگزیر صورتی پیچیده و مطنطن به خود خواهد گرفت»، (۱۶۲) اما بینش خود را در باره ی امکان کامل برگشت به عقب، به طرف سرمایه داری تحت نظام استالینیستی از نظر تئوریک به تفصیل باز نمی کند. او در ادامه ی اظهارات خود اتحاد شوروی را به صورت

«دولت کارگری تباه شده» تفسیر کرده و انتظار راه حلی دارد که کارگران به وسیله ی آن و از طریق انقلابی سیاسی «بوروکراسی را بر خواهند انداخت». (۱۶۳)

یکی از بلشویک های قدیمی در گروه اپوزیسپون تروتسکی، به نام کریستیان راکوفسکی (C. Rakovsky) - که او هم قربانی ترور استالینی شد - اهداف و ارزشمندی گروه خود را این سان توصیف می کند: «گروه اپوزیسپون، در برابر حزب، همیشه این شایستگی را حفظ خواهد کرد، شایستگی که هیچ چیز، آن را نخواهد زدود؛ و آن این واقعیت است که در موقع مناسب زنگ خطر را در باره انحطاط وحشتناک روحیه ی فعالیت طبقه ی کارگر و بی تفاوتی فزاینده ی کارگران نسبت به سرنوشت دیکتاتوری پرولتاریا و دولت شوراها، به صدا در آورد» (۱۶۴). او هم چنین این پرسش مهم را مطرح می کند:

«چه بر سر روحیه ی فعالیت انقلابی حزب و پرولتاریای ما آمده است؟ ابتکار انقلابی آنان کجا رفته است؟ کجاست آن شور ایدئولوژیک، آن ارزش های انقلابی و آن غرور پرولتاریایی آنان؟ آیا تعجب می کنید که میزان بی علاقگی، ضعف، جبن، فرصت طلبی و بسیاری چیزهای دیگر که می توانم به آن ها اضافه کنم تا به کجاست؟ چگونه است که آنهایی که گذشته ی انقلابی ارزشمندی داشتند و در صداقت کنونی شان نمی توان تردید کرد و دلبستگی خود را به انقلابی ارزشمندی داری بارها ثابت کرده اند، می توانند به چنین دیوان سالاران رقت انگیزی ثبدیل شوند؟ » (۱۶۵).

جدا ازمقاصد شرافتمندانه ی نویسنده اما، راه حل های پیشنهادی او به راستی از چالش خواهی و همآوردی در برابر مشکلاتی با ابعاد بر شمرده قاصر است. مسأله شاید بتواند چنین قابل درک باشد که چون بحث و جدل در عرصه ی روبارویی سیاسی و با شرکت کسانی صورت می گرفت که در تمام زندگی بالغ خود، از فعالان و رهبران سیاسی بوده اند، درمان ها تنها به شکل بهبود روش های رهبری سیاسی و در رابطه با وظیفه ی تجدید آموزش طبقه کارگر دیده می شد. راکوفسکی فقط تا آن جا می توانست پیش رود که تأکید کند: «مسأله تنها مربوط به تغییر افراد (پرسنل) نیست، بلکه در درجه ی اول مربوط به تغییر ارزش هاست» (۱۶۶). او هم چنین می افسزاید: «لازم است توده های کارگری را در چارچوب حزب و تحده های حزبی را در چارچوب حزب و تحده های کارگری آموزش مجدد دهیم. این، روندی طولانی و مشکل، اما اجتناب ناپذیر خواهد بود. این کار هم اکنون آغاز شده است» (۱۶۷).

همان گونه که همهٔ میدانیم هیچ یک از این امیدها در روند تحولات بعدی تحقق نیافت. در تشخیص ارائه شده از سوی راکوفسکی و رفقایش بیش از اندازه بر اثرات روانی و فاسد کننده ی امتیازاتی تأکید میشود که ناشی از دیوان سالاری می گردد؛ دیوان سالاری که خود نیاز به توضیح دارد. در پایان اما، پیشنهاد او [برای علاج درد] ناتوان از پاسخ گویی به منطقی ترین پرسش اوست که «چرا آنان که گذشته ی انقلابی ارزشمندی داشتند و در صداقت کنونی شان نمی توان تردید کرد و دلبستگی خود را به انقلاب نه یک بار که بارها ثابت کرده اند، می توانند به چنین دیوان سالارانی رقت انگیز تبدیل شوند؟» راکوفسکی در تلاش خود برای توضیح تحولات به غایت سرگیجه آور و دلسرد کننده، صحبت از «افتراق وظایف»ی[Functional می کند که «قدرت، در قلب کارگران رسوخ داده» و از آن نتیجه می گیرد که «عملکرد (وظیفه) خود ارگانیسم را تغییر داده است: به عبارت دیگر روانشناسی آنهایی که مسئول انجام وظایف مختلف رهبری در مدیریت و اقتصاد دولتی هستند تا آن جا تغییر کرده است که نه تنها به طور مادی که به شکل معنوی، دیگر بخشی از طبقه ی کارگر نیستند» (۱۶۸).

اما چنین دیدگاهی که به بعضی از پدیده های بیماری اجتماعی ما بعد انقلاب می پرداخت، علل عمیق تر آن را نمی دید، خواهان آن بود که با دفاع از برگشت به اخلاق سیاسی اصیل انقلابی از طریق تغییر در روش های رهبری سیاسی - و نیز البته با تغییر افراد - توام با آموزش طبقه ی کارگر، یعنی وظیفه ای که ناشی از همان روحیه است، ضایعات وارد شده را ترمیم کند.

تضادها اما، به طور دردناکی عمیق تر از آن بود که چنین راه حل هایی بتواند چاره ساز آنها باشد. این تضادها برخاسته از بازتولید خصلت ضعانه و سلسله هوانیی حاکمیت سرمایه به شکل جدید مابعد سرمایه داری - بود، پرسنل کنترل کننده ی تحمیل شده به کارگران و روش های هرچه مستبدانه تر آنها که مورد مخالفت رهبران پیشین انقلاب- رهبرانی که توسط استالین نخست به حاشیه رانده شده و سرانجام نابود شدند - قرار می گرفت، پدیده هایی بود همساز با نظام نوع شوروی، نظامی که به رغم اهداف انقلابی و اقدامات سیاسی اولیه ی هم آهنگ با آن در «مصادره ی اموال مصادره کنندگان»، به طور سرنوشت سازی در محدوده ی ساختاری نظام سرمایه، به عنوان نظم بازتولید سوخت و ساز اجتماعی با منطق بی رحم خود گرترش، گرفتار باقی مانده بود. هرگاه بیرون کشیدن ارزش اضافی از راه فشار سیاسی، خصلت خصمانه و سلسله مراتبی خود را حفظ کند - که اگر کنترل فرایند کار توسط خود تولید کنندگان همبسته اعمال نگردد، چنین هم خواهد شد - در آن صورت شرایط عینی کار مجبور است نوع جدید ارزش اضافی شخصی سرمایه را - که تحت شرایط سرمایه داری به صورت مصادره کنندگان خصوصی نمودهای شخصی سرمایه را - که تحت شرایط سرمایه داری به صورت مصادره کنندگان خصوصی ایمال نگردد، چنین هم خواهد شد - در آن صورت شرایط عینی کار مجبور است نوع جدید نمودهای شخصی سرمایه را - که تحت شرایط سرمایه داری به صورت مصادره کنندگان خصوصی آن را «حرمسرای متحرک» (هساد روانی»، معلول چنین احکام به طور اساسی عینی است و نه علت اولیه ی آن برای احتراز از روحیه ی جاه طلبی - که را کوفسکی در یکی از اشارات خود آن را «حرمسرای متحرک» (Motor Harem) توصیف می کند - (۱۶۹) لازم است به

تابمیت ساختاری کار نسبت به سرمایه، آن هم از طریق اصل تعاونی که لنین - متأسفانه به طور بی ثمر - در سال ۱۹۲۳ پیشنهاد کرد فائق آییم.زیرا هنگامی که کار، تابع ضرورت های مادی گسترش سرمایه می شود، همان طور که سرمایه زیر کنترل قدرت تحمیل شده بر فرایند کار و نیز زیر سلطه ی اشکال شناخته شده ی بیرون کشیدن ارزش اضافی از طریق فشار سیاسی است، کار نیز زیر سیطره ی از خود بیگانگی، - هم به مفهوم زیر سلطه ی قدرت تصمیم گیرنده ی بیگانه ماندن و هم به معنای بیگانه شدن ثمره ی کار اضافی او - باقی خواهد ماند. از این رو به قول مارکس، چنانچه شرایط عینی انجام کار، پاسخگوی کار زنده و زیر کنترل آن نباشد و در عوض به شکل «ارزش، با موجودیتی مستقل که خود را محکم چسبیده است و یا خلاصه به صورت سرمایه، ظاهر شود... [در آن صورت]، این شرایط عینی مجبوراست به طور رسمی، به عنوان قدرتي مستقل و بيگانه. به عنوان ارزش - يا كار تجسم يافته - اي كه كار زنده براي آن صرفاً وسیلهی حفظ و گسترش است، در برابر کار قد علم کند» . (۱۷۰) روحیهی جاه طلبی و توجیه ایدئولوژیک آن که به درستی موجب تأسف را کوفسکی و رفقای او گردید، پایه در این احکام عینی و روابط قدرت دارد. بنابراین، راز سر به مُهر موفقیت استبالین، رازی که بلشویک های قمدیم و اصبیل را به شدت دچار شگفت زدگی کرده بود، عبارت از پذیرش ضرورتهای بیگانه کننده و انسانیت زدای نظام سرمایه در دوره ی پس از انقلاب توسط او و حامیانش، و تحمیل این ضرورت ها بر بدنه ی جامعه، آن هم با کارآیی بی رحمانه بود.

### شكست استالين زدايي

## و فروپاشی «سوسیالیسم واقعاً موجود»

# The failure of de-Stalinization and The collapse of "really existing Socialism"

### 14-4-1

استالین به دلاینی آشکار، تمام گوشش های خود را به کار برد تا صحت و اعتبار مفهوم مارکسیستی سرمایه را به سرمایه داری محدود کند، با این کار، او معنای اثر مارکس را به طرز فاحشی مسخ کرد. زیرا، این موضوع که ارتباط منطقی مقولات مارکسیستی با در کی عمیق از تضادهای از خود بیگانه کننده و نارسایی های اجتماعی - اقتصادی نظام حاکم چیست، می بایست برای حفظ منافع میدافعان مابعد سرمایه داری سرمایه، به طور جدی انکار می شد، استالین در آخرین نوشته ی مفصل خود که هدفش تفصیل تئوریک مسائل اقتصادی - سیامی - و به ویژه اقتصاد سیاسی «سوسیالیستی» - بود اعلام می دارد:

«به نظر من، ما باید برخی دیگر از مفاهیم را که از کتاب سوهایه مارکس - آن جایی که توجه مارکس معطوف به تحلیل سوهایه داری است - گرفسته و آن ها را به طور تصنعی به روابط سوسیالیستی خود چسبانده ایم، دور بریزیم، منظورم از جمله، مفاهیمی چون کار «لازم» و کار «اضافی»، تولید «لازم» و «اضافی» و زمان «لازم» و «اضافی» است، مارکس سرمایه داری را تحلیل کرد تا منشاه استفمار طبقه کارگر - ارزش اضافی- را روشن سازد و طبقه ی کارگر را که

از وسایل تولید بی بهره بود، با سلاحی فکری برای برانداختن سرمایه داری مجهز کند. طبیعی است که مارکس مفاهیم (مقولاتی) به کار برد که کاملاً با روابط سرهایه داری تطابق داشت. آن چه می توان گفت این است که لااقل عجیب خواهد بود، اگر این مفاهیم را آکنون، زمانی که طبقه کارگر نه تنها از قدرت و وسایل تولید بی بهره نیست، بلکه به عکس کنترل قدرت و مانکیت وسایل تولید در دست اوست، به کار بریم» (۱۷۱)

هدف توجیه گرانهی استالین با پیروی از پندار واهی وجود هماهنگی (هارمونی) کامل [در جامعه ]، زمانی آشکار می گردد که با تأکید می گوید: «عجیب است اگر اکنون صحبت از کار «لازم» و «اضافی» کنیم: تو گویی تحت شرایط ما کاری که کارگران برای گسترش تولید، پیشبُرد امر آموزش، بهداشت عمومی و سازماندهی دفاع و غیره به جامعه عرضه می کنند، برای طبقه کارگری که اکنون در قدرت است، به همان آندازه ی کاری که صَرف نیازهای شخصی او و خانواده اش می شود، لازم نیست. » (۱۷۲) به این ترتیب، این مسأله ی حیاتی که تخصیص نیبروی کار چه از جهت اهداف تولیدی اتخاذ شده و چه از نظر توزیع مجموع فبرآورده های اجتماعی، زیر کنتول چه کسانی است - یا به عبارت دیگر این که آیا این تخصیص به دست خود تولید کنندگان همبسته انجام می شود و آنان کنترل خود را در چارچوب شیوه ی تولیدی و توزیعی کاملاً تعباونی اعمال می کنند و یا این کارها زیر کنترل نمودهای شخصی سرمایه است که ضرورتهای نظام خود را از طریق یک ماشین دولتی سلطه جو تحسیل می کنند - می تواند به راحتی و به کمک عوام فریبی های بدوی استالین که چون آخرین کشفیات شعور سوسیالیستی مورد استقبال چاپلوسان قرار می گرفت، نادیده گرفته شود. حال اگر با حفظ چنین نظامی در قدرت، میلیون ها کارگر باید به اردوگاه های کار اجباری فرستاده شوند، این کار نیز «درست به همان اندازه برای طبقه کارگر لازم است» که وسایل مصرفی برای آنان ضروری است (وسایلی که البته، به ویژه در اردوگاه های کار اجباری که میلیون هاکارگر، به نابودی کشیده شدند، مقادير ناچيزي نصيب شان مي شد).

انکار این که مقوله ی نادیده گرفته شده ی کار اضافی نه تنها در جامعه ی شوروی وجود داشت، بلکه تخصیص آن از طریق یک خود کامگی وحشتناک سیاسی - و البته همراه با اسراف گری، به دلیل غیر قابل کنترل بودن نهایی طبقه کار گر سرکش - صورت می گرفت، آشکارا فاقد هر گونه اعتباری است. انواع و اقسام اوهام و تخیلات می بایست دنبال می شد و حکم تحقق آن ها، چه در آن هنگام و چه در آینده ی نزدیک صادر می گشت. پس از ادعای کامل شدن موفقیت آمیز «سوسیالیسم در یک کشور»، می بایست اعلام می شد که فاصله ی چندانی به دستیابی به بالاترین مرحله ی کمونیسم نداریم، و به این ترتیب می بایست فرض می شد که نه تنها تضاد میان شهر و

ده، که حتا میان کار فکری و کار یدی نیز با یک چوبدست سحرانگیز - در اشاره به برانداختن سرمایه داری از نظر حقوقی - که تکلیف تضادهای برخاسته از تابعیت ساختاری و بیگانه شده ی کار به نظام سلسله مراتب حاکم را تعیین کرده بود، از میان رفته است.

استدلال استالين در مورد اين ادعاها چنين است:

«بنیان اقتصادی تضاد میان کارفکری و کاریدی، عبارت از استثمار کارگران یدی توسط کارگران فکری است. همه کس می داند که تحت نظام سرمایه داری، چه در می عمیقی ، کارگران یدی مؤسسات را از مدیریت جدا می کند. ما می دانیم که این در می عمیق، منجر به برخورد خصمانه ی کارگران با مدیران، سرکارگران، مهندسان و دیگر کارمندان فنی گردید که کارگران آن ها را به عنوان دشمن تلقی می کردند. با الغای سرمایه داری و نظام استثماری، تضاد منافع میان کار فکری و کاریدی نیز لاجرم می بایست از میان می رفت. و این تضاد به راستی هم در جامعه ی سوسیالیستی کنونی، ناپدید گردیده است. امروزه کارگران یدی و پرسنل مدیریت، حدمنان هم دیگر نیستند، بلکه رفقای یکدیگرند و اعضای پیکر واحدی از تولید کنندگان که همه به طور سرنوشت سازی علاقمند به پیش رفت و بهبود تولیدند» (۱۷۲)

و به این ترتیب نیاز به هیچ تغییر دیگری در سازماندهیِ فرآیند کار وجود ندارد و می توان بی تغییر هیچ چیز ادعای پیشرفتهای بزرگ کرد؛ می توان تظاهر کرد که تحت «نظام سوسیالیستی کنونی ما» کنترل کار [گران]، نه سلسله مراتبی، که فنی است و تودههای در گیر آن «دوست و رفیق یکدیگرند» و «پیکر واحدی از تولید کنندگان» را تشکیل می دهند. در این گفتار هیچ یادی از استبداد سیاسی که میزان بهره کشیِ ارزش اضافی اجباری، تحت نظام تولیدی سرمایه داری از طریق آن به کارگران تحمیل می شد، به چشم نمی خورد. در چنین «اقتصاد سیاسی علمی» جایی برای چنین ملاحظاتی باقی نمی ماند؛ چرا که در سرزمین افسانه ای استالین، کارگران «صاحب قدرت دولتی و کنترل کننده ی وسایل تولید» بودند. برای چنین «پیکر واحدی از تولید کنندگان» که ادعا شده، نه مرزی برای وظایف آن و نه خدی برای دست آوردهایش می توان تصور کرد. طرح استخانف که با ریاکاری برای تحمیل «ضوابط» استشمار گرانه ی روش های کار به کارگران از سوی دولت به کار گرفته شد، به عنوان چنان «رقابت سوسیالیستی» توصیف گردید که اوضاعی عالی را برای آینده پیش بینی می کرد. مقایسه «رقابت سوسیالیستی» توصیف گردید که اوضاعی عالی را برای آینده پیش بینی می کرد. مقایسه میان گذشته ی پیش از اتخاذ روش استخانف و حال چنین توصیف می شد:

«پیش از آن که جنبش رقابت سوسیالیستی ابعاد توده ای پیدا کند، رشد صنایع ما با اُفت و خیز فراوان پیش می رفت و بسیاری از رفقای ما حتا پیشنهاد می کردند که نرخ رشد صنعتی باید کاهش داده شود. اما پس از آن که جنبش رقابت سوسیالیستی شکل توده ای به خود گرفت،

اوضاع به طور اساسی تغییر کرد... در میان کارگران، گروه های بزرگی از رفقا پیدا شدند که نه تنها حداقل لازم دانش فنی را فرا گرفتند، بلکه از آن هم پیشتر رفته و به سطح پرسنل فنی رسیدند. آنان به نشان دادن اشتباه های تکنیسین ها و مهندس ها آغاز کردند و ضوابط موجود را به عنوان ضوابط قدیمی، شکستند و ضوابط جدید و مدرن تر نشان دادند و غیره. اگر به جای گروه های پراکنده ای که چنین کردند [چه رقابت توده گیری؟۱]، اکثر کارگران سطح فرهنگ و تکنیک خود را به مهندس ها و پرسنل فنی می رساندند، ما چه می داشتیم؟ در آن صورت سطح صنایع ما به درجه ای می رسید که در دیگر کشورها غیر قابل دسترسی بود» (۱۷۴).

پیش بینی چنین رشد و تکاملی، به راستی باید خوف پروردگار را نه تنها در دلِ آمریکائیان، که در قلب ژاپنی ها و آلمانی ها برانگیخته باشد! راه بردهای بعدی، مبنی بر «پیشی گرفتن از سرمایه داری پیشرفته از طریق صلح آمیز» به برکت برتری ادعایی نظام حاکم و با پیروی از الگوی گفته سرمایه داری پیشرفته از طریق صلح آمیز» به برکت برتری ادعایی نظام حاکم و با پیروی از الگوی گفته سان استالینی که در آن پیش بینی های خیبالی برای آینده به طور جدایی ناپذیر با مخدوش ترین توصیف از حال آمیخته بود، همان شیوه ی برخورد آرمان گرایانه نسبت به حقایق اقتصادی و روابط اجتماعی «سوسیالیسم واقعاً موجود» را با پی آمدهای فاجعه بارش برای آینده حفظ کرد.

در آخرین نوشته ی مفصل استائین، راه دیگری نیز برای پیش بینیِ تحولات آینده وجود داشت. در بهار ۱۹۵۲، هنگامی که کتاب او تعت عنوان «مسائل اقتصادیِ سوسیائیسم در اتحاد شوروی» انتشار یافت، اقتصاد آن کشور، به دنبال چند سال رشد با نرخ بالا و بی مشکل جدی در اثر بازسازی پس از جنگ، دستخوش مشکلات عمده شده بود. گرداندن اقتصاد برپایه ی حالت اضطراریِ دائم که وجه مشخصه ی سال هایی پرشمار در مسیر تحول اقتصاد شوروی بود، دیگر نمی توانست پاسخگوی ضرورتهای دوگانه ی تولیدات نظامی با تکنولوژی هرچه ییچیده تر از یک سو و گسترش تقاضاهای مردم برای کالاهای مصرفی با کیفیتی لااقل قابل تعمل، از سوی دیگر باشد. طی سال های دراز که اقتصاد شوروی برپایه ی حالت اضطراری به طور مصنوعی ایجاد شده – به جز سال های جنگ که حالت اضطراری واقعی وجود داشت – گردانده می شد، بهره وری کار تا حد زیادی به دلیل این واقعیت که بخش قابل توجهی از نیروی کار در اردوگاه های کار گرفتار بود، بسیار نازل بود. میزان سرکشی و نافرمانی کارگران اما، ابعاد بسیار گسترده تر از شماری داشت که در اردوگاه های کار اجباری گرفتار بودند. این بخش در بر گیرنده ی اکثریت عظیم کارگران بود، برخی به دلیل تضادشان با شیوه ی کنترل فرآیند تولید و برخی به دلیل مزدهای قلیلی که دریافت می کردند. کوشش برای لیبرالیزه کردن کنترل سیاسی مستقیم فرآیند کار تنها پس از مرگ استالین امکان پذیر شد. در این هنگام خروشچف در مستقیم فرآیند کار تنها پس از مرگ استالین امکان پذیر شد. در این هنگام خروشچف در

سخنرانی سِری خود تمام شکستها و تضادهای گذشته را به «کیش شخصیت» استالین نسبت داد. استالین، به عکس در نوشته ی معروف خود در باره ی «مسائل اقتصادی سوسیالیسم در اتحاد شوروی» کوشش داشت مسأله ی بی توجهی مزمن به صنایع مصرفی را، گرچه همراه با دودلی و آشفته فکری، مورد توجه قرار دهد.

توجه به دلیل تراشی ها و مشروعیت بخشیدن های ایدئولوژیک نوع استالینی رژیم، نشان مى دهد كه آشفته فكرى نويسنده، زائيدهى ناتواني عميق او در مشاهده ي تحولات ما بعد انقلاب از جهت چشم انداز عینی و تاریخی آن ها بود. بنابر این تنگناهایی که نظام سرمایه ی مابعد سرمایه داری شوروی تحت آن عمل می کرد، یا می بایست از نظر تئوریک ، غیر موجود اعلام شود، و یا از آن بدتر، با قلب ماهیت آنها، به صورت چیزهایی دائمی و نمونه وار از دست آوردهای سوسیالیستی نمایانده شود. این واقعیت که پس از «شکستن ضعیف ترین حلقه ی زنجیر»، جامعه ی مابعد انقلاب می باید خود، راه حل هایی برای مشکلات چند بُعدی بحران سرمایه داری، که خودش نیز زاییدهی آن بود، پیدا کند و این واقعیت که بنابر این جامعه، در حالت وابستگی به شرایط عینی که باید نفی کند، باقی می ماند، در اثر نگاه از درون ذره بین پر اعوجاج «سوسیالیسم در یک کشور»؛ کاملاً بیرون از زاویه ی دید باقی ماند. همان گونه که در پانویس شیماره ۱۳۵ اشاره شد، در چارچوب ضرورتها و امکانات گسترش اجتماعی-اقتصادی پسا سرمایه داری، تا مدتی طولانی پس از انقلاب، به نظر می رسید که اصلاً نه فشار برای دستیابی به «حداکثر تحقق سرمایه و حداکثر تداوم فرایند تولید از طریق زمان گردش نهشته به میزان صفر» و نه مشکلات بنیانی برای حفظ تناسبی از نظر اقتصادی دوام پذیر میان بخش I (تولید کننده ی وسایل تولید) و بخش II (تولید کننده ی کالاهای مصرفی برای نیروی کار) وجود داشته باشد. تحت شرایط کاملاً تغییر یافته ی پس از جنگ دوم جهانی اما، این مشکلات با شدتی چند برابر، دوباره ظاهر شد و با شعارهای توخالی افسانه ای استالینی مانند «رقابت سوسیالیستی در سطح توده ای» نوع استخانفی که در پیش ذکر شد، قابل درامان نبود. بنابراین استالین «قانون پیشرفت متوازن (متناسب) اقتصاد ملی را که جای قانونِ رقابت و بی نظمی در تولید» را می گرفت اعلام داشت. استدلال او چنین بود:

«برنامه ی سالانه و پنج ساله و سیاست عمومی اقتصادیِ ما را که بر پایه ی هقتضیاتِ قانون پیشرفتِ متوازن اقتصاد علی می چرخد، نیز با همین سمت گیری اداره کنند» (۱۷۲)

مفهومی که در این جا به «قانون» داده شد، به راستی سرگیجه آور بود: زیرا در حالی که رقابت و آفزشی، قوانین عینی تکامل متوازن اقتصاد و آفازشی، قوانین عینی تکامل متوازن اقتصاد ملی» چیزی کم تر از یک ضرورت نبود، ودر نظام سرمایه ی پسا سرمایه داری شوروی، چیزی کم

تر از یک ضرورت به غایت مشکل آفرین و خوش خیالانه نبود. فرویاشی «سوسیالیسم واقعاً موجود» ارتباط تنگاتنگی با این نوع استدلال اقتصادی داشت که کوشش می کرد اقتصاد را با استبداد شدید و بر پایه ی قوانین مطلقا ساختگی بگرداند. به علاوه، استالین بر آن بود که تحت هر شرایط «اولویت تولید وسایل تولید» را حفظ کند و در این راستا پرسش بی محتوای زیر را مطرح می ساخت: «پی آمد قطع اولویت تولید وسایل تولید چه خواهد بود؟» و در پاسخی دایره وار (circular) اعلام می کرد:

«پی آمد آن نابودی امکان گسترش مداوم اقتصاد ملی است، چرا که اقتصاد ملی را نمی توان بی اولویت دادن به تولید وسایل تولید، به طور مداوم گسترش داد» (۱۷۶).

این پرسش هیچگاه مطرح نشد که آیا واقعاً «گسترش مداوم اقتصاد ملی» می تواند با چسبیدن به روش ها و راه بُردهای اتخاذ شده بر پایهی اولویت دادن به تولید وسایل تولید حفظ شود یا نه؟ فرض، فقط بر این گذاشته شده بود که به محض پیروی از چنین روندی، هدف اعلام شده ی «گسترش مداوم» - که مطلوب بودن مطلق و داشمی آن نیز پذیرفته شده بود و پیشرفت به سوی آن، بر پایه ی معیارهای بسیار ابتدایی مانند مقدار چدن خام تولید شده در شوروی، در مقایسه با آمریکا برآورد می شد - به طور اتوماتیک تضمین خواهد شد. بی توجه به این که ماهیت خصمانه ی کنترل فرآیند کار موجود، این «تناسب» را به آوزویی پوچ و توخالی تبدیل می کرد. و ایده ی مرتبط با آن یمنی «گسترش مداوم تولید اقتصاد ملی» را به وعده ای داشمی و تبلیغی غیر عملی تبدیل می کرد. ثمرات پیش بینی شده ی پیشرفت اقتصادی در دراز مدت، تنها در چارچوب اجتماعی- اقتصادی سوسیالیستی اصیلی قابل تحقق است که اهداف تولیدی آن نه توسط گروهی بیگانه [از تولید کنندگان] که توسط تمام آنانی نعیبین می شود که باید تمام توانایی های خود را به کار اندازند تا این اهداف را به واقعیت تبدیل کنند و دستیابی به هدف های انتخاب شده ی خود را بر پایه ای ذاتاً کیفی، آن گونه که در فصول ۱۹ و ۲۰ خواهیم دید، ارزیابی می کنند. در نبسود این شسرایط و صسرف نظر از آن کسه دست آوردهای دوره ی بلاف اصله پس از انقالاب، تحت شرایط اضطراری چه باشد، امکان پیشرفت تولیدی قابل دوامي لاجرم به مرور زمان خنثي مي شود؛ همان گونه كه در واقع نيز در نظام پسا سرمايه داري نوع شوروي چنين شد.

هنگامی که استالین مطلب خود را در باره ی «مسائل اقتصادیِ سوسیالیسم در اتحاد شوروی» می نوشت، بر سر راه تحقق آرزوی هم آهنگ ساختن «تناسب» مورد نظر با انتظارهای ایجاد شده مشکلات جدی وجود داشت. تضمین «گسترش مداوم» در چارچوب نظامی که برپایه ی تداوم حالت اضطراری ساختگی و اولویت دادن به تولید وسایل تولید، همراه با اتلاف فوق العاده اداره می شد، به تدریج کم و کمتر قابل دفاع می گشت. بنابراین برای رونق بخشیدن به اقتصاد می بایست راه های دیگری آزمایش می شد. در این جا بود که استالین بر آن شد تا موافقت خود را با انگیزه ی سود دهی در مؤسسات اقتصادی شوروی اعلام دارد. گرچه - و با وجود ادامه ی دیگر الزام های تنظیمی که او می خواست به طور همزمان ادامه پیدا کند- در این مورد نیز تا حد زیادی تنها می شد از یک آرزو صحبت کرد. او اعلام داشت:

عملکرد قانون ارزش تنها محدود به حوزه ی گردش کالا نیست. این قانون، حوزه ی تولید را نیز در بر می گیرد... واقعیت این است که کالاهای مصرفی که برای جبران نی**روی کار** مصرف شده در فرآیند تولید لازم است، در کشور به صورت کالاهایی تولید می شودو تحقق می یابد که از کار کرد قانون ارزش تبعیت می کند. دقیقاً در این جاست که قانون ارزش تأثیر خود را بر تولید اعمال می کند. در این رابطه است که چیزهایی مانند هماسبهی هزینه و سود آوری، هزینهی تولید، بها و غيره در مؤسسات ما از اهميتي واقعي برخورداراست. نتيجه آنكه مؤسسات ما نمي توانند و نبايد بدون به حساب آوردن قانون ارزش، فعالیت کنند. آیا این کار چیز خوبی است؟ تحت شرایط کنونی، واقعاً چیز بدی نیست، چرا که به هدیران هوسسات (Business Exevutives) ما مي آموزد، چگونه توليد را در راستايي منطقي اداره كنند و چگونه منضبط باشند. اين كار چيز بدی نیست، چرا که به مدیران ما می آموزد مقادیر تولید را محاسبه کنند، به دقت محاسبه کنند و چیزهای واقعی را در روند تولید به دقت اندازه گیری کنند... این کار چیز بدی نیست، چرا که به مدیران ما به طور حساب شده می آموزد روش تولید را بهبود بخشند، هزینه ی تولید را کاهش دهند، حسابداری بهای تمام شده (Cost accounting) را تمرین کنند و مؤسسات خود را سودآور سازند.این کار مکتب آموزشی خوبی است که پیشرفت پرسنل همدیریت ما را شتاب می پخشند و موجب رشند و تبدیل آن ها به **رهبران تولیند سوسیالیستی و**اقعی در مرحله ی کنونی پیشرفت ما می گردد (۱۷۷)

بیشتر دستورالعمل هایی که در این جا دیده می شود از نظر تئوریک بی پایه است و از این رو ناچار می بایست در قلمرو خیال بافی باقی بماند، چرا که نظام شوروی نمی توانست برپایه ی قوانین کالا تولیدی و گردش کالایی و به تبعیت از قانون ارزش عمل کند، مهمشرین دلیل آن نداشتن بازار مناسب و کم اهمیت ترین دلیل نیز عدم تابعیت نیروی کار از قوانین بازار بود. به علاوه، بسیاری چیزها در چارچوب اقتصادی که بتواند تا حدی قابل انکا باشد، با کمک یک بازارمانند می تواند تنظیم گردد، اما تخصیص و کنترل شدید نیروی کار در چنین وضعی ناممکن است.

با وجود این، در زمانی که اقتصاد شوروی پس از پایان دوره ی رونق بعد از جنگ، دستخوش

رکودی جدی بود، در اثر دخالت استالین چینز جدیدی - گرچه تنها به صورت یک آرزوی بزرگ - در افق آن پیدا شد. و آن چیز عبارت از تأیید رسمی این فکر بود که در آینده باید توجه خیلی بیشتری به صنایع مصرفی شود؛ صنایعی که «کالا برای گردش تولید می کنند» تا «نیروی کار را جبران کنند»: که آن هم بر مبنای «محاسبه ی بهای تمام شده ی کالا»، «سودآوری» لازم و «انضباط» و غیره بود. طبیعی است که ایده ی سوسیالیستی اولیه، مبنی بر این که خود کارگران باید هم در بارهی اهداف تولیدی خویش و هم شیوه ی گرداندن تولید و توزیع تصمیم بگیرند، در چارچوب چنین طرز تفکری نمی گنجید. کارگران در چنین سیستمی، تنها به صورت «نیروی کار»ی وجود داشتند که اجرت آنها می بایست برپایه ی تولید کالاهای سود آور پرداخت شود. تصمیم گیری ها در مورد اهداف بلافصل تولیدی نیز می بایست به طور کلی به عهده ی «هدیریت هؤسسات» و «برسنل هدبریت» باقی بماند. و این مسأله البته سوای آن بود که رهبران حزبی، با وجود ناخوشایند بودن مقوله ی مارکسیستی کار اضافی برای استالین، به صورت تصمیم گیرندگان اصلی فعالیتها در نظامی باقی می ماندند که در آن بیرون کشیدن اجباری کار اضافی از طریق سیاسی صورت می گرفت . به این ترتیب چنین شیوه ی ستیز گرانه ی (Antagonistic) باز تولید سوخت و ساز اجتماعي حاكم بر نظام سرمايهي پسا سرمايه داري مي بايست همراه با انواع ابداعات و نو آوری های ممکن که بتوان در شیوه ی رفتار پرسنل مدیریت اقتصاد و تکنیک به مرور زمان به وجود آورد، به عنوان نظامی برای آینده نیز تقدیس گردد. و اما ادعای مشروعیت خود نظام به عنوان «سوسیالیسم کامل» نیز می توانست با همان روش ریاکارانه ی اعلام ساده ی چنین نظامی، مانند چیزهای دیگر در گذشته، حل شود. تنها لازم بود اعلام کنند که هدف اساسی تغییرات پیشنهادی تازه در اقتصاد، عبارت از «شتاب بخشیدن به پیشرفت بوسنل هدیریت ما و رشد آنها به صورت رهبران واقعی اقتصاد سوسیالیستی است». اگر کسی این مسأله را باور می کرد، هرچیز دیگر را می توانست باور کند.اما اگر هنوز کسی در تعجب بود که تقسیم جامعه به «نیروی کار» از یک سو و «مدیران اقتصاد سوسیالیستی» (و دیگر برادران صاحب امتیاز آن ها) از سوی دیگر با ایده ی جامعه بی طبقه و یا «جامعه ی کمونیستی در حال فرارسیدن» که در آن تمایز میان کار فکری و کار یدی قرار است ناپدید می گردد، چگونه می توانید سازگار باشد، تکلیف چنین پرسشی نیز می توانست به همان ترتیب و مطابق تعریف به راحتی تعیین گردد. از این رو استالین با به کار بردن چاشنی «انتقاد از خود» مختصری، مسأله را چنین اعلام می کند:

«تمایز اساسی میان این دو، تمایز میان سطح فرهنگ و تکنیک آنان به طور مسلم از میان خواهد رفت. اما تنها به دلیل آن که شرایط کار پرسنل مدیریت و کارگران یکسان نیست، مقداری تمایز، گرچه غیر اساسی، باقی خواهد ماند. رفقایی که مدعی خلاف این واقعیت هستند،

فرض شان احتمالاً برپایه ی فرمول بندی است که در بعضی اظهارات من ابراز شده که در آن ها صحبت از حذف تمایز میان صنعت و کشاورزی و میان کار فکری و کار یدی می شود، آن هم بی در نظر گرفتن این که منظور من در آن جاها عبارت از حذف تمایز اساسی و نه تمام تمایزها است، برداشت رفقا از فرمول بندی من به دقت چنین بود، و فرض هی کردفد که منظور من حذف تمام تمایزها است. اما این مسأله نشان می دهد که آن فرمول بندی، دقیق و رضایت بخش نبوده است. آن فرمول بندی دیگری که صحبت از تمایزهای اساسی و تداوم تمایزهای غیر اساسی میان صنعت و کشاورزی و میان کار فکری و یدی می کند جای آن گذاشته شود» (۱۷۸).

به برکت این «فرمول بندی جدید» که طبق آن هر آنچه را که به واسطه ی تغییر شرایط و اوضاع برای مدافعان چنین نظامی مناسب بود، می توان به عنوان مقوله ای «اساسی» یا «غیر اساسی» پذیرفت یا کنار گذارد، کارگران می توانستند همیشه به عنوان «نیروی کار» (نیروی کاری که دستورهای رسیده را می بایست محترم بشمارد و برای دریافت «اجرت کار خود» به صورت کالاهای مصرفی سپاس گزار باشد) باقی بمانند و مدیران و رهبران سیاسی و فنی نیز به همان گونه برای همیشه لایق مقام «رهبران جامعه» و «رهبران تولید سوسیالیستی»، هیچ نیازی برای تغییر در تابعیت ساختاری نیروی کار به شیوه ی بی رحمانه و اجباری سلسله مراتب بازتولید کنترل اجتماعی وجود نداشت چرا که تابعیت نیروی کار – «شرایط کار برای کارگران» در مقایسه با شرایط «مدیران» – یک عامل «غیر اساسی» بود و بنابراین به حق می توانست به عنوان چیزی مطلقا دائمی تلقی گردد. «تنها» پرسشی که در تمام این اوضاع بی پاسخ باقی ماند، عبارت از این بود که: اثرات چنین سحر و جادویی در گفتار بر خود تضادهای اجتماعی واقعی و موجود در جامعه چه خواهد بود؟!: تضادهایی که تحت نظام سرمآیه ی پسا سرمایه داری از نوع شوروی پی آمدهایی نابود کننده بر تمام آن آرزوهای بزرگی داشت که فهرست آن ها در «وصیت شامه سیاسی – اقتصادی» استالین آمده بود.

### 17-4-4

این پرسش آخر به جانشینان استالین واگذار شد تا کوشش کنند پاسخی برایش پیدا کنند. اینان با آن که از نظر سیاسی، «کیش شخصیت» مستبدانه ی استالین را محکوم کردند، اما همانگونه که انتظار می رفت، نتوانستند راه حلی برای چالش هایی که در برابرشان قرار داشت، پیدا کنند. «مقاصد نیک» آن ها مبنی بر اعلام برنامه ی «استالین زدایی» محکوم به شکست بود، چرا که تشخیص آن ها از اوضاع و درمان های پیشنهادی همساز با چنین تشخیصی برپایه همان دیدگاه های غالب فرمول بندی شده پیشین بود. زیراً اینان به عنوان نمودهای شخصی سرمایه، آخرین چیزی را که می توانستند مورد توجه قرار دهند - چه رسد به این که به طور بنیانی به زیر سؤال برند - همانا تابعیت ساختاری کار نسبت به سرهایه در این نظام و پی آمدهای ناگزیر و سنفی فعالیت در چنین چارچوب اجتماعی - اقتصادی بود.

کوشش های متعدد برای اصلاح نظام شوروی طی مدتی نزدیک به چهل سال پس از مرگ استالین، از قدرت گیری خروشیف گرفته تا فروپاشی نهایی نظام، زیر رهبری گرباچف، ، نه تنها از جهت اقتصادی که از جهت سیاسی نیز آکنده از تناقض و تضاد بود. از این رو در سطح سیاسی، هنوز مدت زیادی از محکومیت استالین به عنوان مستبدی دیو صفت نگذشته بود که خروشچف در سرکوب خونین قیام مجارستان در اکتبر ۱۹۵۶ تردیدی به خود راه نداد. برژنف رییس جدید حزب نیز که خروشچف را از کار برکنار کرد، پس از ۲۲ سال اعلام «دموکراتیزه کردن» و «استالین زدایی» ظاهری، باز با تقلید از همان روحیه، «سوسیالیسم با چهره انسانی» دوبچک را در چکلواکی در اوت ۱۹۶۸ با بی رحمی هرچه تمام تر سرکوب کرد. تا آن جا که به اقتصاد مربوط می شود، رهبران سیاسی دوران پس از استالین، همیشه کوشش داشته اند به هر طریق ممکن به چیزهای ناممکن دست یابند. از این رو آنان در همان حال که می خواستند شیوه ی سیاسی تحمیل بهره کشی ارزش اضافی از طریق استبداد مرکزی را که در زمان استالین برقرار شده بود حفظ کنند، کوشش داشتند شیوه های سوهایه داری حسابداری هزینه های تولید و «سودآوری» را نیز به نظام پسا سرمایه داری، نظامی که با چنین شیوه ی کاری ناسازگار است تزریق کنند، در پایان، هنگامی که دریافتند راه حل مورد نظرشان عملی نیست، بنا به خصلت خود، راه برگشت به سرمایه داری را انتخاب کردند.

در سراسر دهه های طولانی کوشش های اصلاح گری، تضادی که حل ناشده باقی ماند، برخاسته از آرزوی بیهوده ی رهبری نظام در حل ستیزگری عمیق اجتماعی نظام پسا سرمایه داری شوروی از طریق اختراع نوعی هکانیسم خنثی و بی اثر بود. دامنه ی راه حل هایی که این رهبران سیاسی در سر می پروراندند، از بهبود ترفندهای فنی برنامه ریزی مرکزی - به برکت کاربرد ابزار ریاضی پیشنهاد شده از سوی اقتصاد دانان برجسته - تا ایده ی «بازاری کردن» کامل اقتصاد، نوسان می کرد. راه اخیر حتا می بایست به عنوان وسیله ای مفید و در واقع به نظر بسیاری از طرفدارانش به عنوان «مکانیسم منطقی» و ایدآئی - که کاملاً با مقاصد تحول سوسیالیستی اقتصاد متناسب است -توصیف می شد. بحث در باره ی مطلوبیت و امکان آغاز اصلاحات فنی در برنامه ریزی و کاربرد مکانیسم های بهتر در حسابرسی عمومی اجتماعی از اواخر

دهه ی ۱۹۵۰ آغاز شده بود. (۱۷۹) و در دهه ی ۱۹۶۰ از اهمیت هرچه بیش تری برخوردار شد (۱۸۰) مقاومت سرسختانه کارگران به عنوان دلیل ریشه ای اشکالات عصده ی موجود نمی توانست از نظر ایدئولوژیک مورد توجه قرار گیرد چرا که از میان برداشتن چنین مقاومتی مستلزم برقراری شیوه ی اساساً متفاوتی از کنترل روند عمومی بازسازی سوخت و ساز اجتماعی بود که حتا تصور آن نیز در فکر این رهبران نمی گنجید.

آزمایشهای عملی در مناطق کاملاً کنترل شده ای ، در جهت کاوش برای اتخاذ احتمالی وسایل انعطاف پذیر تر برای تنظیم روابط میان کارگزاران برنامه ریزی مرکزی و مؤسسات تولیدی محلی آغاز گردید. نه تنها پیش از انتشار مقاله ی معروف لیبرمن در پراودا در پاییز ۱۹۶۲، شورای علمی آکادمی علوم شوروی که مسئول «برنامه ریزی علمی» بود، یک نشسست داشت تا پیشنهاد او را به تصویب رساند - که البته آن را تصویب هم کرد (۱۸۱) - بلکه مهم تر آن که حست پیش از این بحثهای آکادمی علوم شوروی، در پشت درهای بسشه، کسار آیی پیشنهادهای لیبرمن در مؤسسات مختلفی در منطقه ی خارکف (۱۸۲) به طور آزمایشی به کار بسته شده بود. شرح وظایف سیاسی کل چنین اقدامی در مقاله ی نمچینوف (Nemchinov) در توضیح قطعنامه ی مصوب کنگره بیست و دوم حزب مبنی بر «تحقق برنامه ی عظیم ساختمان پایه های هسلای - فنی کمونیسم و پیشرفته ترین صنایع جهانی» با کمک «ابزار جدید تنظیم اقتصادی» (۱۸۳) نیز بیان گردیده بود.امیدی که به ابزارهای جدید بسته شده بود، در حد معجزه بود: حل دائم حسارت بشریت برای مهر مادر و کیک و شیرینی، به کمک «حداکثو نتیجه گیری از کم ترین سرهایه گذاری پیش بینی شده» . (۱۸۴) به طبقه ی کارگر به عنوان یک سوژه ی اجتماعی گروهی و جمعی، هرگز حتا برای یک لحظه ی گذرا اجازه داده نشد در این گفتمان شرکت کند: همین مسأله نیز باید بر جذابیت چنین گرد هم آیی ها و گفتـمانی از دید رهبران حزبي افزوده باشد. ايدهي بالقوه ناراحت كنندهي وجود ستيز اجتماعي، با چوبدست سحرانگيز این فرض که اصلاحات پیشنهادی «تضاد منافع میان مؤسسات ویژه و جامعه را از بین می برد» از تمامی این گفتمان حذف گردید (۱۸۵). به این ترتیب میان دو «سوژه» ی مشروعیت یافته ی بالا، این منافع طبقه کارگر بود - طبقه ای که به هر حال می بایست بار همه چیز اقتصاد، چه به شکل اصلاح نشده و چه در شکل «اصلاح شده ی آن» توسط «مکانیسم های منطقی جدید» پیش بيني شده را به دوش مي كشيد - كه به حق مي بايست از افق فكري چنين بحث هايي حتا در چارچوب برنامه ی پر طمطراق «ساختمان پایه های مادی - فنی کمونیسم» کاملاً کنار گذاشته مىشد.

يس از سقوط خروشچف، كوشش در حل مشكلات فزاينده ي اجتماعي - اقتصادي نظام

شوروی با وسایل فنی به طور بی وقفه ادامه یافت. قدر مسلم آن که - هیچ رهبر حزبی از استالین گرفته تا گرباچف - و حتا در واقع همقطاران «دموکراتیک» آن ها در غرب - نمی توانست مخالف وعده ی فراهم ساختن جامعه ای پر از مِهر مادری و کیک و شیرینی باشد. در سال ۱۹۶۲ برخی اصلاحات اقتصادی واقعی هم در شوروی آغاز شد و موجب برانگیختن بحث های آزاد تری در مورد تداوم مشکلات، در زمان خروشچف گردید. اما حتا در این زمان نیز واقعیت وجود تضاد بنیانی اجتماعی که به طور دردآوری آشکار بود اما قبول آن ناگوار می نمود، نتوانست آزادانه مطرح گردد. با وجود این، یکی از طراحان معروف هواپیما به نام آنتونوف (Antonov) در کتابی که در سال ۱۹۶۵ انتشار داد، شواهد وجود بی تفاوتی را - که تا حد دشمنی می رسید - در بحثی در باره ی کارگران شرح داد. بنا به یکی از مثال هایی که آنتونوف بر آن انگشت گذاشته در بحثی در باره ی کارگران شرح داد. بنا به یکی از مثال هایی که آنتونوف بر آن انگشت گذاشته در بحثی در باره ی کارگران شرح داد. بنا به یکی از مثال هایی که آنتونوف بر آن انگشت گذاشته بود:

«دو کارگر که استخدام شده بودند تا آجرها را به سرعت از کامیونی خانی کنند، این کار را با پرتاب آجرها به روی زمین انجام می دادند و با این کار حدود ۳۰ در صد از آجرها را می شکستند. این دو، می دانستند که آنچه می کنند هم مخالف منافع کشور و هم مخالف عقل سلیم است. اما هم برای پرداخت اجرت و هم ارزیابی کار آن ها معیار زمان به کار برده می شد، بنابراین اگر آجرها را با دقت و مواظبت روی زمین می چیدند، تنبیه می شدند و حتا نمی توانستند معیشت خود را تأمین کنند. شیوه ی کار آن ها به حال کشور بد بود. اما در ظاهر به حال برنامه مفید بود! بنابر این، این دو کارگر مخالف وجدان و شعور خود هر دو عمل می کردند، اما عمل آن ها همراه با احساس عمیقی از تلخ کامی نسبت به برنامه ریزان بود: «شما می کردند، اما عمل آن ها همراه با احساس عمیقی از تلخ کامی نسبت به برنامه ریزان بود: «شما نمی خواهید سریع تر نمی خواهید کارها با دقت و مواظبت و حتا با عقل معاش صورت گیرد: تنها می خواهید سریع تر سریع تر انجام شود! خُب، پس بفرمایید این هم آجرهای شما؛ شَتَرَق! شَتَرَق!» به این ترتیب در سراسر کشور، شهروندان مستول و پاکباخته، که انسان هایی کاملاً منطقی هستند، حتا به شکل سراسر کشور، شهروندان مستول و پاکباخته، که انسان هایی کاملاً منطقی هستند، حتا به شکل جنایت کارانه دست به اتلاف می زنند» (۱۸۶۶).

اما حتا در این جا نیز مسأله ی بنیانی وجود ستیز (آنتاگونیسم) اجتماعی، به عنوان یکی از محرماتی که نباید به زبان آورده شود، باقی می ماند. سوآل های مشروع باید به انعطاف ناپذیری برنامه محدود بماند، و مسأله حذف بنیانی کارگران از برنامه ریزی ها، بیرون از محاسبات گذارده شود. راه حل عقلانی که در چارچوب چنین گفتمانی مطرح می شود، به نظر می رسد چنین باشد: مقدار معینی زمان به عمل «چیدن دقیق آجرها روی زمین» تخصیص دهید و در آن صورت کارگران با خوشحالی، «وجدان و شعورشان» را مطابق با برنامه ی تعیین شده به کار خواهند برد؛ در نتیجه اقتصاد شکوفا خواهد شد چرا که آن ۳۰ در صد اتلاف که در دیگر انواع کارها هم

وجود دارد، از میان خواهد رفت. بدیهی است که در این استدلال، اهداف کمی و غیر قابل انعطاف است که محکوم می گردد. اما تنها چیزی که اصلاح گران موعود توانستند به عنوان درمانی ترمیم کننده ارائه دهند - نه تنها در مورد آنتونوف که در تعوری های اقتصاد دانان با سمت و سوی آشکار ریاضی گرایی به طور عام - عبارت از آمیختن فهرست مناسبی از «حلقه های بازخوردی» (Feed-back loops) در برنامه ریزی مرکزی بود.

به این ترتیب مسأله ی کیفیت به طور نا امید کننده ای بد فهمیده شده بود. زیرا حفظ تعیین کمی برنامه از سوی یک هیأت جداگانه - هیأتی که بر کارگران تحمیل شده بود - لاجرم و به رغم آن که چند تا «حلقه ی بازخوردی» قابل انعطاف با ابزار و وسایل کنترل آمیخته شده باشد، باز هم به معنای حفظ تعیین خودسرانهی اهداف کمی مقرر شده از بالا بود.در حالی که در یک اقتصاد سوسیالیستی، کیفیت به معنای تشخیص <mark>نیازهای انسانی واقعی و اصیل نیروی کار آزاد و</mark> خود سالار، توأم با برگزیدن مناسب ترین وسایل و اشکال فعالیت برای رسیدن به اهداف تعیین شده است. این مسأله در مورد وظایف تولیدی، هم از جهت صرف مهارت و انرژی لازم و هم از لحاظ مواد مصرف شده در فرآیندهای عملی مربوطه صدق می کند و به این ترتیب نه تنها مسئولیت تصمیم گیری های محلی، بلکه شرایط اجتماعی وسیع تر و دوام پذیری آن ها را بر پایه ی رفتار متقابل اشتراکی و تعاونی با دیگر واحدهای سوخت و ساز اجتماعی نیز عهده دار می شود. بنابر این مکانیسم بازخوردی لازم، بخش جدایی ناپذیری از این نوع سازماندهی بازتولید اجتماعی است، سازماندهی که سمت گیری خود را، به طور کیفی تعیین می کند و بر پایه ی این سمت گیری است که اتلاف کمی نیز می تواند یا به کلی حذف گردد یا به حداقلی مطلق کاهش داده شود. در مقام مقایسه، ایده ی دست یابی به یک نرخ تولید بهینه (optimal) در تطابق با کارآییهای لازم از مرکز پیش بینی شده و «برنامههای قابل انعطاف» از پیش تعیین شده، که اثر ترمیمی «حلقه های باز خوردی» پرشمار و از بالا تعبین شده را منعکس می کند، اگر نگوییم چیزی کاملاً ابلهانه است، دستِ کم چیزی بیش از یک خوش خیالی ناب از سوی «مطلق گرایان روشن ضمیر» نیست.زیرا از لحاظ «واقعیت گرایی» فقط شماری بی نهایت از چنین حلقه های بازخوردی می تواند پاسخگوی همه ی تغییرات و پیش آمدهای محلی باشد - تازه اگر ناههکن بودن پیش بینی و ترمیم معضلات سهمگین را که ناچار به دلیل خصمانه بودن روابط میان سرمایه و کار پساسرمایه داری - روابطی که مانند پیش بزور حفظ شده اند - بوجود می آیند، نادیده بگیریم. بنابر این چنین نظامی که مرکب از «حلقه های بازخوردی» تنظیم شده از مرکز است، تنها می تواند به جای پیشبرد برنامه ای موفقیت آمیز تبدیل به یک آشفتگی فلج کننده گردد که تمام ادعاهای مربوط به قابلیت انعطاف و واقع بینی برنامه های اصلاحی را به ریشخند ی بزرگ

تبديل كند.

برنامه ریزان و اقتصاددانان اصلاح طلب اما، حاضر به رها کردن فکر انجام ناممکن یعنی حذف آنتاگوئیسم اجتماعیِ نظام از طریق ترفندهای فنی، آن هم نه در دنیای ریاضیات ناب که در «جوامع سوسیالیسم واقعاً موجود» نبودند. اعتقاد به قدرت مقاومت ناپذیر «ابزارها و مکانیسم های جدید» تبلیغ شده و داشتن انتظارهای به ویژه بالا از روش های اقتصادیِ ریاضیات کامپیوتری و پیش بینی نتایج بهینه از این روش های اتخاذ شده، آنان را سخت مسحور ساخته بود. به طور مثال در کتابی که در سال ۱۹۶۷ به مناسبت پنجاهمین سالروز انقلاب اکتبر انتشار یافت، چنین هذیان گویی هایی را می شد دید:

«بنیاد پژوهش های اقتصادی وزارت برنامه ریزی مرکزی (Gosplan) و بنیاد اقتصادی آگادمی علوم شوروی، شرح مبسوط موازنه ی تولید و توزیع اجتماعی، میان بخش های مختلف برای سال ۱۹۷۰ را که ریتم های بهینه و تناسب میان بخش های مختلف اقتصاد ملی را به طور کامل مشخص می کند، تهیه دیده اند. دانشمندان در این کار از پشتیبانی ماشین های الکترونیک برخوردار بوده اند. آکادمیسین فیدرنکو اعلام داشته است که هنگام تصمیم گیری در باره ی برنامه ی پنج ساله ی اقتصاد ملی آرمنستان، کامپیوترها می بایست منطقی ترین نوع اشتغال، افزایش بهره وری کار و کامل ترین شکل بهره گیری از سرمایه گذاری را پیدا کنند. این وظیفه با درخشش هرچه تمام تر در مدتی کمتر از ۱۶ ساعت توسط این کامپیوترها انجام شد. در حالی که یک اقتصاد دان مجهز به ماشین حساب گر خود کار، به ۲۲۰ سال وقت برای انجام چنین کاری نیاز خواهد داشت! با روش های ریاضی و ماشین حساب های الکترونیک، هم ترکیب چند کاری نیاز خواهد داشت! با روش های ریاضی و آقتصاد در مقیاس دراز مدت امکان پذیرشده است. گونه دینامیسم و هم تغییر ساختاری در توسعه ی اقتصاد در مقیاس دراز مدت امکان پذیرشده است. این ماشین ها، دست یابی به بهترین انواع توسعه ی اقتصادی را ممکن ساخته اند ... به این ترتیب ما به زودی صاحب یک الگوی پیچیده از گونه های بهینه ی برنامه ی اقتصادی خواهیم بود» (۱۸۷)

اگر اقتصاد واقعاً موجود شوروی می توانست پا به پای الگوی الکترونیکی پیچیده و بهینه اش پیشرفتی به نسبت ۱۶ ساعت در برابر ۷۲۰ سال از خود نشان دهد، در آن صورت بی شک می توانست تولید چدن خام ایالات متحد را در مقایسه با دست آوردهای «مکانیسم جدید»، از صفحه ی روزگار محو کند. اما با وجود این، یک مشکل کوچولوی آزار دهنده برجای مانده بود که تمام این تشخیص های مطنطن را به غبار تبدیل می کرد و آن هم این واقعیت لجوج و در عین حال به یاد نیاوردنی بود که گرچه کامپیوترهای به غایت سریع الکترونیک قادر بود انواع نمونه های دینامیک و «تغییرات ساختاری» را بر حسب اطلاعات خورانده شده به آن ها در راستای داده های از پیش تعیین شده ی نافع به حال نظام موجود و منعکس در خود برنامه های مدل

سازی ارائه دهد، اما یک تغییر ساختاری می بایست مطلقا مورد پرسش قرار نگیرد و آن هم عبارت از تابعیت ساختاری کار بود که از الزام های مادیِ سیاسیِ نظام سرمایه ی پسا سرمایه داریِ نوع شوروی بود.

در چنین نوعی از گردش کار، کارگران با منافع به هم پیوسته، تنها به عنوان افراد مصرف کننده و پراکنده ای شناخته می شدند که شاید می بایست برخی انگیزه های مادی و فردی به آنان اعطاء شود. اقتصاد دانان اصلاح طلب بر چنین پایه ای بود که می توانستند تحقق اصل «آن چه نافع به حال جامعه است، باید نافع به حال یک مؤسسه ی ویژه نیز باشد، و به عکس آن چه نافع به حال جامعه نیست، نباید اصلا نافع به حال هیچ مؤسسه ی تولیدی باشد» (۱۸۸) را بدیهی فرض کنند.زیرا «ارزش کار بیش از هر چیز توسط روشی که مصرف کنندگان، کالاها را میخرند و با یک معیار و تنها معیار کیفی یعنی سودآوری تعیین می شود» (۱۸۹). نمچینف نیز در یکی دیگر از مؤثرترین مقالات خود «منافع مادی و فردی کارگران» (۱۹۰) را سخت مورد ستایش قرار داده به طور هم زمان تأکید می کند که «حلقه های بازخوردی» مورد حمایت او «باید از پیش توسط مقامات برنامه ریزی مرکزی تنظیم گردد» (۱۹۱).نمچینف طبیعتاً بنا به وظیفهی خود، اصل «هر آنچه به طور کلی به حال اقتصاد ملی نافع و مفید است، باید به حال هر مؤسسه ی تولیدی نیز نافع باشد» (۱۹۲) را در مورد اقتصادی که کارگران از فرآیند تصمیم گیری های آن، بطور اکیدکنار گذاشته شده اند، تکرار می کند. تعجب آور آن که، او در همان صفحه ادعا می کند که مکانیسم حلقه های بازخوردی تعیین شده از مرکز (که او از آنها دفاع می کند و توسط رهبری حزب پذیرفته شده است) - و او نیز آنها را «سیستم برنامه ریزی بر پایهی محاسبهی اقتصادی» میخواند - به تجربهی ناپسند آرمان گرایی اقتصادی پایان خواهد داد.

مسأله ی اندوهبار آما، این بود که در زمان بحث در باره ی «لیبرالیزه کردن» و «دموکراتیزه کردن» اقتصاد، سرکوب کارگران نافرمان باز هم مانند پیش ادامه یافت. کسی نمی توانست به طور منطقی تغییر عمده ای در اوضاع، در اثر ایده ی مفروض «حذف تضاد منافع میان مؤسسات خاص و جامعه» از طریق بهبود مکانیسم های برنامه ریزی را، انتظار داشته باشد؛ حتا اگر می توانست با کارآیی اقتصادی بیشتری عملی شود، زیرا روش مدیریت مؤسسات خاص بر پایه ی همان روش های استبدادی بود که جامعه با آن اداره می شد. تضادی که نیاز به از میان رفتن داشت، اما نمی توانست از میان برده شود، عبارت از تضاد ساختاری مدام میان سرمایه ی پسا سرمایه داری - که توسط نمودهای شخصی آن از طریق وسایل بی رحمانه ی نظامی و سیاسی تحمیل می شد - و کار بود. از این رو در همان سالی که بحث و جدل های معروف پراودا در باره ی اصلاحات اقتصادی صورت می گرفت و آن همه در مورد آن خیال بافی می شد، شاهد قتل باره ی اصلاحات اقتصادی صورت می گرفت و آن همه در مورد آن خیال بافی می شد، شاهد قتل

عام بیش از ۱۰۰ نفر از کارگرانی نیز هستیم که علیه وخیم شدن شرایط کار و تقلیل وحشیانه ی حقوق خود در شهر نووچرکاسک در جنوب روسیه دست به تظاهرات زده بودند، و این قتل عام در هنگامی صورت می گرفت که به طور رسمی اعلام شده بود «انگیزه های مادی و فردی کارگران به عنوان افراد مصرف کننده بهبود بافته است». رویدادهایی نظیر آن، تنها در سال های آخر دهه ۱۹۸۰ به اطلاع عموم رسید. این وقایع اما، البته برای رهبران حزب، مقامات برنامه ریز و اقتصاد دانان برجسته، وقایعی شناخته شده بود. همان گونه که یکی از کارگران شرکت کننده به نام پتر سیودا (Peter siuda) - که در آن موقع زندانی شد و در سال ۱۹۹۱ به قبتل رسید - در سال سیودا بریان سرکوب بی رحمانه ی کارگران اعتراض کننده را بیان می کند:

«نقاب از چهره ی رژیمی که ادعا می کرد، دولتی مردمی است و مؤسسات متعلق به مردم اند، برداشته شد. این رویداد نشان داد که جامعه ی ما آنتا تونیستی است و دولت بالای سر مردم قرار دارد. این، یک دولت مردمی نیست. وجود آن به خاطر پشتیبانی از یک طبقه ی استشمار گر، یعنی دیوان سالاران حزبی و دولتی است که پلاتفرم آن ها استالینیسم است. طبقه ی استشمار شده ای رودر روی آن ها قرار دارد که چیزی برایش باقی نمانده، جز ایده آل های انقلاب به عنوان نوعی پستانک» (۱۹۳).

زد و خوردها و انفجارهایی مانند رویدادهای نووچرکاسک به روشنی نشان داد که آنچه مورد نیاز است، از تنظیم فرآیندهای برنامه ریزی شوروی با ترفندهای فنی که این برنامه ریزان، در عصر کامپیوتر خیلی دیر به کشف آن ها دست یافته بودند بسیار فراتر می رود. معنای چنین رویدادهایی اما، به دلایل ساختاری و حل ناشدنی، نمی توانست به جایگاه پرسنل حاکم و تفکر آنان راه پیدا کند. همه چیز می بایست در تنها قالب پذیرفتنی یعنی «بهبود مکانیسم ها» چپانده شود، صرف نظر از آن که رابطه ی آن ها با مشکلات به شدت اضطراری «سوسیالیسم واقعاً موجود» تا چه اندازه ناچیز باشد.

مطالعه ی مجدد بحث و جدلهای مربوط به اصلاحات دهه ی ۱۹۶۰ انسان را به فکر شباهت عجیب آنها - چه از نظر درون مایه ی اصلی و چه خصلت باسمه ای شان - با برنامه پرستروثیکای گرباچف می اندازد. برخی از «مقاصد نیک» قدیمی در نوشته های آخرین دبیر کل حزب شوروی و همدستان او در پرستروثیکای فاجعه بارش (Catastroika)، حتا با تأکیدی بیش از پیش مشاهده می شود: تأکیدی که آنان را با همان اطمینان پیشینیان بیست سال قبل به سوی جهنم دانته رهنمون گردید. اما این که وخامت اوضاع، در کشوری که به رویارویی با تضادهایش فرا خوانده شده بود، حتا یک اینچ در جهت حل تضادها نمی توانست پیش رود، زمانی آشکار می شود که به یاد آوریم در طول سه دهه و نیم «استالین زدایی» با برنامه، در نظام اقتصادی حاکم می شود که به یاد آوریم در طول سه دهه و نیم «استالین زدایی» با برنامه، در نظام اقتصادی حاکم

هیچ تغییر چشم گیری نتوانست به وجود آید.

گرباچف و پیروانش نیز، درست مانند پیش، از «مکانیسم های اقتصادی» و فکر اعطای انتظارهای عظیم – کاملاً بی پشتوانه ی – «انگیزه های مادیِ فردی» به کارگران، به عنوان مشتی مصرف کننده انتظارات عظیمی داشتند. ایده ی «دموکراتیزه» کردن نیز به راستی با پیوند میمون و مبارک «گلاسنوست» و «پرستروثیکا» برجستگی بیشتری پیدا کرد. مفید خواهد بود اگر «مقررات مؤسسات دولتی سوسیالیستی» را که در چهارم اکتبر ۱۹۶۵ به تصویب شورای وزیران اتحاد شوروی رسید، و طی آن اقدام به دموکراتیزه کردن سازمان دهی داخلی روند تصمیم گیری های مؤسسات صنعتی اعلام شد (۱۹۴) با پروژه ی اصلاحی مشابه آن در زمان گرباچف، مقایسه کنیم: نتیجه ی هر دو برنامه مطلقا هیچ و پوچ بود، با وجود این، گرباچف باز هم می توانست به رسم عوام فریبی معمول و ساختگی یک دبیر کل حزب در شوروی، با این سخنان به می توانست به رسم عوام فریبی معمول و ساختگی یک دبیر کل حزب در شوروی، با این سخنان به

«هیچ کس در راه پیشرفت به سوی دموکراسی به ما نمی رسد، چرا که این، جوهر نظام سوسیالیستی است، ما دموکراسی سوسیالیستی را به تمام قلمروها، از جمله اقتصاد گسترش می دهیم. در هیچ جای غرب، هدیران و سرکارگران انتخاب نمی شوند؛ در هیچ جای غرب، اشتراکی های کارگری بر برنامه ها صعف نمی گذارد. و این است آن چه دموکراسی سوسیالیستی ما را تشکیل می دهد» (۱۹۵).

این واقعیت که «انتخاب» مدیران – از یک فهرست از پیش تعیین شده - می بایست توسط مقامات مرکزی به تصویب هی وسید (یا رد می شد) و این که کارگران تنها می توانستند بر برنامه ها صعه گذارند. بی آن که حقی در شکل دادن به آن ها داشته باشند؛ و حتا با وجود آن که «دمو کراتیزه کردن سوسیالیستی» موجب ریشخند پر طنز کارگران شده بود، به نظر نمی رسد ابداً برای رییس دولت شوراها و دبیر کل حزب اهمیتی داشته کارگران شده بود، به نظر نمی رسد ابداً برای رییس دولت شوراها و دبیر کل حزب اهمیتی داشته باشد. او با این بیان که «ارتقای خواست ها، که پایه در اوضاع جدید دارد، چقدر واقع بینانه بوده اند، (۱۹۹) – یا به عبارتی دیگر کارگران باید انتظار چیزی بیش از جار و جنجال «دموکراتیزه کردن سوسیالیستی» نداشته باشند – طبقه ی کارگر را مورد ستایش قرار داد. او با اطمینان هرچه تمام تر پیش بینی کرد که «هم سطح سازی دستمزدها» (۱۹۷) برای همیشه از میان برده می شود و این کاردر آینده امکانات وسیعی برای «انگیزه های مادی و فردی» کارگران به عنوان مصرف کننده – حتا اگر طبقه ی کارگر مجبور باشد «واقع بینی» خود را در حال حاضر حفظ کند – خواهد گشود.

روزِ پس دادن حساب اما، می بایست در هنگام رویارویی با مشکلاتِ ساختاری فرا می رسید.

زیرا در آن هنگام دیگر کافی نبود راه حل ها بر پایه ی «واقع بینی» طبقه کارگر، چه در پذیرش تداوم تابعیت ساختاری او، و چه در بازسازی مالکیت خصوصی سرمایه داری – که از نظر ایدئولوژیک به عنوان «تفاوت معقول میان درآمدها» در برابر اصل اهریمنی «هم سطع بودن درآمدها» توجیه می گردید – بدیهی فرض شود. بنابر این قشار برای تحمیل «واقع بینی های جدید» مجبور بود پوشش عوام فریبانه را به دور اندازد و چهره ی عریان و زشت خود را نشان دهد. برخی از موضوع های مربوط به گذار از شیوه ی کنتول و بیرون کشیدن ارزش اضافی نوع ماقبل پروستروئیکا به شیوه ی پیش بینی شده ی جدید در بخش آینده مورد بعث قرار خواهد گرفت. آنچه لازم است در متن کنونی به یاد آوریم، شیوه ی ریاکارانه و بی شرمانه ای است که [به وسیله ی آن] کارگران و زحمت کشان، دو باره و هنگام فرا رسیدن روز پس دادن حساب و انجام تغییرات پیشنهادی «دمکراتها»، به بهانه ی پیروی از تنها راه عملی، به طور کامل از امکان به دست گرفتن کنترل فرآیند باز تولید اجتماعی کنار گذاشته شدند. بیان چند نقل قول از مقاله ای به قلم گابریل پوپوف، شهردار وقت مسکو، این مسأله را به طور زنده ای آشکار می سازد. این است توصیف او از اوضاع در سال ۱۹۹۰ و لزوم کاربرد روش استبدادی در برابر توده های سرکش، در مقاله ای که (New York Review of Books) مدت ها پیش از سقوط گرباچف آن را انتشار داد:

الا آسکار است که ما بی شرکت فعال میلیون ها مردم عادی، نمی توانستیم نظام خود کامه ی قدر تمندی را براندازیم. اکنون اما، باید جامعه ای با انواع و اقسام مالکیت ها، از جمله مالکیت خصوصی به وجود آوریم. چنین جامعه ای، جامعه ی غیر عادلانه ای خواهد بود. در آن صورت میان سیاست هایی که به ملی زدایی (denationalization)، خصوصی سازی و نابرابری منجر می شود، از یک سو و خصلت مردمی نیروهایی که برای دستیابی به آن اهداف به حرکت در آمدند، از سوی دیگر تضاد به وجود خواهد آمد. توده های مردم آرزوی عدالت و برابری اقتصادی را در سر دارند. و هرچه فرآیند دگرگونی ادامه یابد، شکاف میان آن آرزوها و و اقعیات اقتصادی حادثر و چشمگیر تر می شود. ما باید یک اقتصاد کارآ به وجود آوریم. توده های کارگری که در اقتصاد شرکت می کنند اما، در باره ی این که چنین اقتصادی را چگونه باید بهتر سازمان داد، فکر نمی کنند. آن ها فقط به فکر آنند که مصرف کننده باشند و کالای بیشتری مصرف کنند ... فکر نمی کنند. آن ها فقط به فکر آنند که مصرف کننده باشند و کالای بیشتری مصرف کنند ... الگوی دموکراسی کاملی که ما کوشش داشته ایم از آن پیروی کنیم، به نظر من لاجرم با مشکلات جدی روبه رو خواهد شد: ابتدا به خاطر اعتصاب ها و سپس به دلیل پیآمدهای تسلیم شدن به جدی روبه رو خواهد شد: ابتدا به خاطر اعتصاب ها و سپس به دلیل پیآمدهای سیاسی جدید و خواست های مردم گرایانه ی دست چپی ها که از سطوح پایین شوراها آغاز می شود و به سطوح بالاتر و بالاتر می رود. بنا بر این به نظر من، ما باید سخت بکوشیم مکانیسم های سیاسی جدید و

متفاوتی پیدا کنیم، مکانیسم هایی که اگر بخواهیم به جامعه ی نوینی دست پابیم، بتواند آن دگرگونی ها را که باید صورت گیرد، انجام دهد. این مسأله برای من مطلقا آشکار است که الگوی دموکراتیک نابی که اکنون از آن پیروی می شود، منجر به تضادهایی خواهد شد که در آلگوی دموکراتیک نابی که اکنون از آن پیروی می شود، منجر به تضادهایی خواهد شد که در آینده می تواند سخت تر هم بشود. شرکت در مبارزه ی سیاسی در کشورهای ما، امروز فاقد آن عنصری است که برای یک جامعه ی کارآ - جامعه ای که دارای اشکال جدید مالکیت است - بسیار مورد نیاز است. از سوی دیگر برای پیدا شدن اشکال جدید مالکیت و نیروهای سیاسی جدید که بازتاب آن ها هستند نیاز به زمان داریم. اما اشکال در این جاست که ما آن زمان را در اختیار نداریم. اگر ما نتوانیم به زودی ملی زدایی کرده مالکیت های خصوصی به وجود آوریم، مورد هجوم موج کارگرانی قرار خواهیم گرفت که برای منافع خود مبارزه می کنند.

چنین چیزی نیروهای پرستروثیکا را در هم خواهد شکست و آینده ی آن را زیر سؤال خواهد برد. نخستین نتیجه گیری از تحلیلی که ارائه دادم این است که ما باید به تغییرات انجام شده در اشکال مالکیت سرعت بخشیم. دومین نتیجه گیری این است که باید در فکر مکانیسم ها و نهادهای جدید قدرت سیاسی باشیم که به جنبه ی مردمی و مردم گرایی(Populism) کمتر تکیه دارد. شور و شعف دوره ی پیش، یعنی هنگامی که به سرعت و به آسانی پیروز شدیم، دیگر جایی در رتق و فتق امور در آینده ندارده (۱۹۸).

ملاحظه می کنیم که نه تنها ۵ سال پس از انتخاب گرباچف به بالاترین مقام حزبی، که امروزیمنی ۵ سال پس از آن، و نه تنها در این هنگام که در چهاردهه ی میان سالهای آخر عمر استالین و کوششهای او برای توان بخشیدن به تولید کالایی در صنایع مصرفی چنان که در پیش دیدیم، برای دستیابی به راه حل هایی که از دید اصلاح طلبان پنهان ماند، به ناچار می بایست پرده پوشی کنار گذاشته می شد. دیگر برای چیزهای بی معنایی چون اجازه دادن به کارگران برای کوشش در راه منافع خود به عنوان مصرف کننده، از طریق «دموکراسی سوسیالیستی» جایی وجود نداشت. تأکید می بایست بر جایی گذاشته می شد که از همه ضروری تر بود: «سازماندهی مؤثر کار»، آن هم کاملاً در راستای خواست استالینی در مورد «انضباط». تا مبادا هیچ جایی برای هامواج کارگرانی که برای منافع خود مبارزه می کنند»، موجود بماند. همان گونه که یکی از همسران می نویسد:

«تقریباً هم زمان با بنیان گذاریِ اتحادیه مستقل معدن چیان [در ۱۹۹۰]، سرانجام به نظر می رسید جنبش خود گردانیِ (Self-manegement) کارگران، پس از سال ها کوشش بیهوده، دارد پا می گیرد. از طنز روزگار، این جنبش زمانی آغاز شد که گرباچف داشت از مفهوم رسمی و ابتداییِ اصلاحات نوع بازار به عنوان نوعی بازسازیِ سوسیالیسم (که در عمل همیشه بسیار

نارساتر از ادعاهایش بود) روی گردانده به سوی پیش برد اصلاحات بازار، جهت باز گرداندن سرمایه داری می رفت. این به معنای خصوصی سازی مؤسسات اقتصادی دولتی و رها کردن ایده ی خود گردانی بود. و تغییر روش هم در یکی از دستورالعمل های دولت منعکس بود که در آن پایان انتخاب مدیریت از سوی کارگران اعلام می شد و هم در قانون جدید سال ۱۹۹۰ مربوط به مؤسسات اقتصادی دیده می شد که در اساس موجب انحلال (شورای جمعی کارگران) می گردید» (۱۹۹).

آخرین تقلای مرگ نظام استالینی که مدتهای مدید طول کشید، سرانجام پس از چهل سال کوشش های اصلاحی کاملاً شکست خورده، این چنین پایان گرفت. یوجین وارگا یا به قول تروتسکی «پولونیوس کمینترن» برای تبدیل راه حل استبدادی خود به نوعی «قانون مطلق، ایستاده روی پای خویش و حاکم بر کلیه فعالیت های اقتصادی، به شکل فعالیت هایی از بیرون مقرر شده، مسأله را با کلبی منشی (Cynicism) عجیبی جمع بندی می کند. او با این دیدگاه می نویسد: «تولید باید هذایت شود» و سپس بانقل قول دُم بریده ای از کتاب سرهایه ادامه می دهد: «هر کار جمعی در مقیاس وسیع، به منظور تضمین هم آهنگی فعالیت های فردی، کم و بیش به یک مقام جمعی در مقیاس وسیع، به منظور تضمین هم آهنگی فعالیت های فردی، کم و بیش به یک مقام (اتوریته ی) هدایت کننده نیاز دارد» (۲۰۰۱). ادامه ی جمله ی مارکس اما، چنین است:

«برای انجام فعالیت های عمومی که سرچشمه در ارگانیسم جمعی در تمایز با عملیات ارگان های جداگانه دارد، [نیاز به چنین اتوریته ای هست]. یک ویلون زن تنها، رهبر ارکستر خود است؛ یک ارکستر اما به رهبر جداگانه نیاز دارد. کار رهبری، نظارت، و تنظیم از همان لحظه که کار زیر کنترل سرمایه به شکل کار جمعی در می آید، به یکی از فعالیت های سرمایه تبدیل می شود. کار رهبری به معضی که تبدیل به یکی از فعالیت های سرمایه شد،خصلت ویژه ی خود را پیدا می کند. انگیزه، هدف و قصد سمت و سو دهنده در تولید سرمایه عبارت از بیرون کشیدن بزرگترین مقدار ممکن ارزش اضافی و در نتیجه بهره کشی از نیروی کار به بالاترین میزان ممکن است. با افزایش شمار کارگرانی که در همکاری با هم کار می کنند، مقاومت آن ها در برابر تسلط سرمایه نیز افزایش می یابد و به همراه آن لزوم غلبه بر این مقاومت از طریق فشار سرمایه] نه ثنها، به دلیل اهمیت اجتماعی فرایند کار و ویژگی آن فرآیند یک فعالیت ویژه است، بلکه به طور هم زمان، عمل بهره کشی از فرآیند کار اجتماعی نیز هست و در نتیجه، در است، بلکه به طور هم زمان، عمل بهره کشی از فرآیند کار اجتماعی نیز هست و در نتیجه، در تضاد گریز ناپذیر، میان استثمار کننده و ماده ی خام فعال و زنده ای که استثمار می شود، ریشه تضاد گریز ناپذیر، میان استثمار کننده و ماده ی خام فعال و زنده ای که استثمار می شود، ریشه تضاد گریز ناپذیر، میان استثمار کننده و ماده ی خام فعال و زنده ای که استثمار می شود، ریشه دارد» (۲۰۱).

بنابر این مسأله واقعی، عبارت از فرماندهی آنتاگونیستی (ستیزگرانه) و درهان فابذیر سرمایه بر

کاراست که غلبه ی آن نه به عنوان هم آهنگ کننده ی مطلوب فعالیت های فردی، بلکه به عکس، برای مقابله با این واقعیت بود که فعالیت های جمعی و عمومی فرآیند کار - که توسط سرمایه مصادره شده - «سرچشمه در ارگانیسمی جمعی داشت»، فعالیتی که از حال به بعد و تا آینده ای بی انتها به صورت شکست ناپذیر و برگشت ناپذیر شیوه ی کار تعاونی و اشتراکی خواهد بود.

بیگانه شدن کنترل از دست کارگران و تحمیل بی رحمانه ی آن بر کارگران مقاوم، قرن ها توانست دوام آورد و در واقع هنگام صعود تاریخی و دراز مدت نظام سرمایه، به رغم خصلت غیر انسانی اش، قادر شد نماینده ی پیشرفتی ضروری نیز بشود. چنین شرایطی اما، با وقوع بحران مزمن سرمایه داری، بحرانی که کوشش های پسا سرمایه داری مختلف نیز هدفشان حل آن بود، به پایان تاریخی خود رسید. بنابر این چالش تاریخی جنبش کارگری، خود را به صورت ضرورتی، برای حل این آنتاگونیسم به شکل تنها راه ممکن نشان داد: پایان دادن به فرماندهی انسانیت زدا و از خود بیگانه کننده ی سرمایه برکار، از طریق هم آهنگ ساختن واقعی فعالیت های عمومی فرآیند کار توام با ضرورت های تعاونی مطلقا سرنوشت ساز آن. این، یک چالش تاریخی گریز نرین مقاومت و تداوم بخشیدن به نظام پسا سرمایه داری نوع شوروی با پیروی از خود بیگانه ی سرمایه بر کار - گرچه به اشکالی متفاوت، اما به طور یأس آوری دوام ناپذیر، از سرکوب های عربان زمان استالین و اردوگاه های کار اجباری او گرفته تا اصلاحات اجتماعی - اقتصادی ورشکسته ی دوره ی «استالین زدایی» و از جمله پرستروئیکای گرباچف - ناگزیر در رویارویی باین چالش با شکست روبه رو شد.

همان گونه که همه می دانیم یا دست کم باید بدانیم، مارکس دل مشغول بیان شعارهای توخالی و پوزش خواهانه از نوع «تولید باید هدایت شود» نبود. برعکس، پروژه ای که او تمام عمر خود را وقف آن کرد، عبارت از آلتوتاتیوی بر بهره کشی از کار و فعالیت دیگران و قدرت رهبری سرمایه و دفاع از اعمال کنترل خود سالار سوخت و ساز اجتماعی تولید توسط خود تولید کنندگان همبسته به عنوان تنها بدیل دوام پذیر بود. این [پروژه] یا می بایست به معنای گذار به فواسوی سرمایه به طور بنیانی و ریشه ای ویانوسیدن به هیچ جا باشد: همان گونه که در واقعیت نیز چه در مورد «دولت های رفاه» سوسیال دمو کراسی در کشورهای غرب و چه در مورد کلیه اصلاحات انجام یافته ی قابل تصور در حواشی مُجاز از سوی قرمان های استبدادی نظام سرمایه ی پسا سرمایه داری چنین شد. همان گونه که تاریخ غم انگیز زمان استالین – که «سال های سال به کارگران آموخته بود اگر جرأت کنید بیست دقیقه دیر سرِکار بیایید، خطر دو سال زندان را به کارگران آموخته بود اگر جرأت کنید بیست دقیقه دیر سرِکار بیایید، خطر دو سال زندان را به جان می خرید» (۲۰۲) – و چهل سال طولانی پس از او به طور قطع نشان داد، نمودهای شخصی

سرمایه می توانند، پوست انداخته دوباره پوست جدید به تن کنند، اما نمی توانند تضاد نظام سرمایه را حذف کنند و معضلاتی را که پیش روی کارگران قرار دارد، از میان برند. تلاش سوسیال دموکراسی و احزاب کمونیست غرب نیز در واقع نخواهد توانست، بحران ساختاری «سرمایه داری پیشرفته» را حل کند. به رغم ظواهر دروغین موجود، بدیل بی غش و پیرایه ی مارکس که در بالا ذکر شد، به عنوان آنتاگونیست ساختاری سرمایه، امروز بیش از هر زمان دیگر، برای کارگران مطرح است و آن هم نیاز به تجدید قسرمول بندی ریشه ای جنبش سوسیالیستی دارد: جنبشی که در اشکال شناخته شده و قرمول بندی های دفاعی خود به هیچ رو، پاسخ گوی چالش عظیم تاریخی موجود نیست.

کوشش در جا به جایی بیرون کشیدنِ کار اضافی از شیوه ی سیاسی به شیوه ی اقتصادیِ آن: «گلاسنوست» و «پرستروئیکا» بی حضور مردم

The Attempted Switch from
Political to economic extraction of
surplus labour:
"Glasnovst" and "Prestroika"
without the People

14-4-1

در نوامبر ۱۹۸۹، هفته نامه ی شوروی (Soviet weekly) مقاله ای زیر عنوان «خدا حافظی با دیدگاه بدوی سوسیالیسم» انتشار داد. این مقاله توسط یکی از مشاوران پرزیدنت گرباچف به نام آلگ بوگومولوف (o, Bogomolov)، عضو پارلمان و رییس مؤسسه ای که آن روزها (شاید از روی مزاح) «انستیتوی اقتصاد سوسیالیستی» خوانده می شد، نوشته شده بود. کاربرد اصطلاح «دیدگاه بدوی سوسیالیسم» موضع نویسنده را، حتا اگر منظورش هم آن نبود، به دقت هرچه تمام تر نشان می داد، چرا که نتیجه گیری او در مورد شرایط جهان و تحقق پروژه ی موسیالیستی به قرار زیر بود:

« تئوری همگرایی ( convergence) - که طبق آن، سرمایه داری و سوسیالیسم با پیشرفت خود به هم نزدیک می شوند و سرانجام به صورت نظامی واحد به هم می رسند-به هیچ رو مثل گذشته ابتدایی به نظر نمی رسد، غرب به سوی جامعه ای بهتر حرکت می کند، جامعه ای که به عنوان «پسا صنعتی» و «جامعه ی اطلاعاتی» از آن نام برده می شود. ما معمولاً آن نوع جامعه را مرحله ی اول کمونیسم می خوانیم» (۲۰۳).

به این ترتیب مشاور مورد اعتماد پرزیدنت گرباچف، نه تنها ارزش های نهفته در مهمل بافی های «پسا سرمایه داری» دانیل بل، بلکه نتیجه گیری ناشیانه ی او را که رابرت تاکر نیز آشکارا مدعی آن است، مبنی بر این که «مفهوم کمونیسم مارکس بیش از مفهوم سرمایه داری او در مورد آمریکای امروز صدق می کند » (۲۰۴) می پذیرد.

پس، طرز فکر به اصطلاح «جدید» رایج در اتحاد شوروی زمان گرباچف با تسلیم در برابر نوعی طرز فکر خیلی قدیمی غرب سرمایه داری، کوشش داشت برای سمت گیری ارزشی بیمار خود توجیهی پیدا کند. حاکمان و تبلیغات چیان پیشین نظام استالیتی، با تکرار دائم «برگشت ناپذیری» «مسیر نوین»، با اشتیاق هرچه تمام تر کوشش داشتند نهایی بودن بی تزازل نوکیشی خویش را در باور به نیکی های «اقتصاد بازار»، به رونالد ریگان، مارگارت تاچر، جورج بوش و آدم هایی از قماش آن ها ثابت کنند. اینان برای اثبات صداقت خود، در گرویدن به کیش جدید، به آیده ی توافق عمومی جهان شمول (universal consensus) و اعتقاد از این پس خلل ناپذیر خود به غله ی پر ثمر «ارزش های انسانی جهان شمول» در جهان معاصر متوسل گردیدند.

طبیعی است تمام این هیاهو، در جهان واقعی چیزی بیش از «آوایی در تاریکی» نبود، چرا که برای اثبات ادعاهای گرباچفی، جز اعلامیه های پشت سر هم هیچ شاهدی وجود نداشت. در نتیجه، نظریه پردازان خوش خیالی های جدید در شوروی ، هم برای به دست آوردن اطمینان به خویش در مذاکرات با کاخ سفید و هم برای نوعی توجیه، هنگام عرضه ی مثاع خود در داخل، داستان وجود بنیان های مادی برای ایجاد همخوانی میان سیستم ارزشی شرق و غرب را علم کردند. به پیروی از چنین روحیه ای بود که وادیم مدودف(v. Medvedev) آخرین «رییس ایدثولوژیک» (عنوان رسمی او واقعاً چنین بود) زمان گرباچف -به رغم تمام شواهد تاریخی خلاف آن – اعلام داشت که روابط کالا – پولی سرمایه داری و بازار، تجسم هدفمند ارزش های خلاف آن – اعلام داشت که روابط کالا – پولی سرمایه داری و بازار، تجسم هدفمند ارزش های خود را به جهان شمول انسانی و جزه «دست آوردهای عمده ی تمدن بشری» (۲۰۵) است. او تآکید داشت که به همین دلیل نیز در سیاست های طراحان پرستروثیکا «نگرش طبقاتی» باید جای خود را به «نگرش جهان شمول انسانی» (۲۰۶) بدهد.

چنین نگرشی به ارزش ها - که خصیصه ی اصلی آن اعتقاد به این اصل نا هنجار بود که

می توان ارزش ها را از خلاً و بی هیچ ارتباطی با بنیان های اجتماعی شان دست چین کرد - توسط دیوان سالاران رهبری کننده ی شوروی در سراسر قلمرو زندگی اجتماعی، از دیپلوماسی جهانی گرفته تا روابط قومی پذیرفته شد. از این رو الکساندر بسمرنیخ(A. Bessmerrnykh) ، وزیر خارجه ای که بعد، بخت و طالع از او برگشت، پیروزیِ «نگرش پراگماتیستی» بر «نگرش ایدتولوژیک» (۲۰۷) را با این سخنان اعلام داشت:

«جوهر شیوهی تفکر جدید [در دیپلوماسی بین المللی] این است که منافع هرچه ایثارگرانه تر و نه خودخواهانه ای را مطرح سازیم.ایثارگری دیگر تنها به مکتب رمانتیسم در دیپلوماسی نسبت داده نمی شود.این خصلت، ناگهان یکی از عناصر شیوه ی تفکر نو شده است» (۲۰۸).

به این ترتیب تضاد اجتماعی - تاریخی میان سرمایه و کار با فرضیه ی خوش خیالانه ی «منافع هرچه ایثارگرانه تر» جهان شمول، سازش داده می شود. و این بود آن چه بسمرنیخ «دیدی واقع بینانه از واقعیت» (۲۰۹) می خواند!

بروملی (J. Bromlei) با مقام عافیت بخش «ریبس میان بخشی شورای علمی، در باره مطالعه ی فرآیندهای قومی پرزیدیوم علوم اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی»، ««دید واقع بینانه ی خویش از واقعیت ملیت ها» را به طور عام و ملیت های اتحاد شوروی را به طور خاص جمع بندی کرده با تأکید می نویسد:

ساسطلاح «مردم شوروی» بازتاب یک واقعیت، یک وضعیت و یک موجودیت مربوط به آب و خاک است؛ آب و خاکی که دارای وجوه فرهنگی مشترک، سنتهای مشترک و ارزش ها و خودآگاهی های واحدی است. تاریخ هزاران ساله بشری، شمار زیادی از این موجودیت ها را به خود دیده است، حضور کنونی هندیان و اهالی اندونزی در کشورهای در حال پیشرفت را در نظر بگیرید، مردم سویس را در غرب و مردم یوگسالاو را در کشورهای سوسیالیستی در نظر بگیرید. بنابراین مردم شوروی یک پدیده طبیعی است که تفاوت آن با جوامع دیگر، به طورعمده عبارت از پارامترهای سوسیالیستی و ارزش های هم طراز معنوی آن است. آشکار است که باید به خاطر داشته باشیم که مستشوروی متشکل از گروههای قومی متفاوت است» (۲۱۰)،

افسانه ی استالینی «ملت شوروی» - که در واقع توسط استالین و برپایه ی تحقیر جماعات مختلف ملی اتحاد شوروی و تنزل دادن همه ی آن ها، از جمله او کرایین و فقط به استثنای روسیه، به درجه ی «گروه های قومی» صرف، اعلام گردیده بود (عمل مطلقاخودسرانه ای که به خاطر آن شخص لنین، استالین گرجستانی را «ژاندارم روسیه ی بزرگ» خوانده بود) - به این ترتیب می توانست تحت عنوان اصول ادعایی آزادی بخش، انسانی و روشن ضمیرانه ی «شیوه ی تفکر نو» تداوم پیدا کند. (البته در عمل نه به مدتی طولانی). فصل مشترک این ادعاها، به نظر

می رسید عبارت از سوار کردن اراده گرایانه ی ارزش هایی از نظر مادی بی بنیان وخوش خیالانه اعلام شده - تحت عنوان «ارزش های معنوی» یا هر نام دیگر - بر روی واقعیت های اجتماعی - تاریخی معین باشد. تضادهای دردآور و آشکار واقعیت اجتماعی - تاریخی، قرار بود توسط این ارزش های مطرح شده و به برکت قدرت اقناعی صحت بی چون و چرای اعلام شده از سوی «شیوه ی تفکر نو» حل شود.

تازه ترین سرچشمه ی تمام این نظرات البته، شخص میخائیل گرباچف دبیر کل حزب و رییس دولت شوراها بود. او اعلام داشت که کلاوسویتز (clausewitz) و سیاست ِزور «اکنون تنها متعلق به قفسه ی کتابخانه هاست» چرا که :

«قرار دادنِ سیاست های بین المللی بر بنیان هنجارهای معنوی و اخلاقی مشترک برای همه ی بشریت و نیز بر پایه ی روابط انسان گرایانه ی منافع، برای نخستین بار در تاریخ، تبدیل به ضرورتی حیاتی شده است» (۲۱۱).

از آن جا که گرباچف از اقرار به تفاوت آشکار (و در این مورد تضاد چشمگیر) میان «اقتضاها» (یا ضروریات) از یک سو و منافع واقعاً موجود اجتماعی از دیگر سو، سر باز می زد، در حالی که او به تکرار موعظه های اخلاقی خود در باره ی «اولویت ارزش های جهان شمول انسانی « (۲۱۲) مشغول بود، حریفانش - در خلیج فارس و دیگر جاها - با بی رحمانه ترین شیوه های تجاوز، رضایت قلبی خود را در ادامه ی اعتقاد به اصول «کتابخانه ای» اما امتحان شده ی کلاوسویتز نشان می دادند.

واقعیت این است که در جوامع موجود، با تضادهای طبقاتی ویران گر، نمی شود فرض را صرفاً بر وجود «ارزش های جهان شمول انسانی» قرار داد. این ارزش ها در درجه ی اول همانگونه که در پروژه ی سوسیالیستی پیش بینی شده، از طریق غلبه بر آن تضادها، می تواند به وجود آید. متأسفانه اما، چون میخاییل گرباچف و یارانش کار خود را به عنوان سیاستمدار در رژیم استالینی فراگرفته بودند، هیچ تماسی با ایده ی اصلی پروژه سوسیالیستی نداشتند. به همین دلیل نیز بود که در پشتیبانی خیال پردازانه ی خود از راه حل های به طور جهان شمول پذیرفتنی تنها می توانستند فرض خویش را بر «ارزش های جهان شمول انسانی» گذارند؛ تو گویی که این ارزش ها هم اکنون موجود است، و یا به طور هم زمان، همان گونه که دیدیم از قله های خیالی «برتری نگرش عمومی انسانی» خود «نگرش طبقاتی» را مردود به شمار آورند. نتیجه آن که «برتری نگرش عمومی انسانی» خود «نگرش طبقاتی» را مردود به شمار آورند. نتیجه آن که «هرچه ایثار گرانه تر» ی قرار دهند که از رجم «شیوه ی تفکر نو» آنها به این دنیای پرتلاطم ما پا گذاشته است.

گرباچف تا آن جا پیش رفت که املام کرد، «مسأله ی اساسی این است که به ورای اختلافهای اید تولوژیک گذر کنیم « (۲۱۳). او اما، از کاوش در باره ی شرایط تحقق چنین آرزویی امتناع کرد. کتاب او زیر عنوان دپرستوونیکای، شامل فهرست درازی از آرزوهاست که در زرورقی از تئوری های حزبی مرسوم یک دبیر کل، بسته بندی شده است. در این کتاب اما، او هیچ کوشش نمی کند نشان دهد این هدفهای سیاسی پیش بینی شده را چگونه باید تحقق بخشید. از طنز روزگار، نویسنده ی پوسترونیکا در عین حال که مسیر ماراتونی خیالبافی هایش را ادامه می دهد، اعلام می دارد که «در کار سیاست واقعی جایی برای خیالبافی نیست» (۲۱۴). او به جای آن که بتواند عقلانی بودن شیوه ی عمل انتخاب شده اش را اثبات کند، این کار را با هدف اصیل جلوه دادن بی چون و چرای صلاحیت خود به عنوان یک سیاستمدار واقع بین انجام می دهد. او فکر می کرد با گفتن این که «ما سیاست پرستروئیکا را که هیچ آنترناتیو دیگری در برابر آن وجود نداشت، پیشنهاد کردیم» (۲۱۵)، مشکلات سهمگین مربوط به قبابلیت دوام پرستروئیکا را به طور اتوماتیک، آن هم بر پایه ی حکم بدیهی نفس ضرورت فرض شده، حل خواهد کرد.

بدبختانه اما، همچنان که تجربه ی تاریخی نشان می دهد، خوش خیالی های اراده گرایانه - که اکثرا با توسل مستقیم به تأثیر و مرجعیت قطعی ضرورت های اخلاقی توام می گردد - گرایش به آن دارند که در زمان هایی بر سیاست غالب شود که اهداف سیاسی پیشنهادی، به دلیل سستی ذاتی مدافعان آنها، سست بنیان است. توسل مستقیم و بلافصل به اخلاقیات در چنین گفتمان سیاسی، جانشین خیالی آن نیروهای سیاسی و مادی قابل شناختی می شود که می توانند تحقق اهداف مورد نظر را تضمین کنند. به این دلیل چنین گفتمان سیاسی صرف نظر از آن که ادعاهای اخلاقی «جهان شمول» اش تا چه اندازه مطنطن باشد، بسیار مشکل آفرین خواهد بود. از این رو هنگامی که «رییس ایدثولوژی» گرباچف که گفته هایش بازتابی از نظرات دبیر کل است، تأکید می کند: «ما گزینش خود را انجام داده ایم ... جامعه ی ما قدم در راه درستی گذاشته است و هسیر بلا طرفه در این راه دارد برگشت ناپذیر می شوده (۲۱۶)، از طرح برخی پرسش های حیاتی در باره ی سرنوشت و قابلیت په بجای ارائه ی تحلیلی جدی در باره ی آن که در دوران استالینی پس نیست که رئیس ایدثولوژی، به جای ارائه ی تحلیلی جدی در باره ی آن که در دوران استالینی پس نیست که رئیس ایدثولوژی، به جای ارائه ی تحلیلی جدی در باره ی آن که در دوران استالینی پس نیست که رئیس ایدثولوژی، به جای ارائه ی تحلیلی جدی در باره ی آن که در دوران استالینی پس نیست که رئیس ایدثولوژی، به جای آن، به این نتیجه می رسد که بازار سرمایه داری را به عنوان و تضمین تهمیان شمول انسانی» به جای آن، به این نتیجه می رسد که بازار سرمایه داری را به عنوان و تضمین تهمین تهمیان شمول انسانی» به جای آن، به این نتیجه می رسد که بازار سرمایه داری را به عنوان و تضمین تهمیان تهربهان شمول انسانی» به جای آن، به این نتیجه می رسد که بازار سرمایه داری را به عنوان و تضمیر تهربی در باره ی در باره که بازار سرمایه داری را به عنوان و تضمین تهربیر تورین با تورین با تورین با تورین با تورین و تورین با تورین و تورین با تورین با تورین با تورین با تورین با تورین با تورین و تورین با تورین

### 14-4-4

همان گونه که در بخش ۱ - ۳ - ۱۷ دیدیم، تحسیل بار پی آمدهای طاقت فرسای «انضباط»، که پابه پای «محاسبه ی هزینه تولید و سودآوری» از طریق «کالایی شدن تولید و گردش کالاهای مصرفی» انجام می گیرد - و به ظاهر قرار بود در مورد «مدیران مؤسسات اقتصادی» و «رهبران تولید سوسیالیستی» نیز اعمال گردد، اما در عمل تنها برای سرکوب کارگران به کار گرفته شد - بر می گردد به سال های آخر حکومت استالین. کوشش های اصلاحی سه دهه ی پس از مرگ استالین نیز در این راستا بود که می خواستند از طریق به کار گرفتن نوعی «محاسبه ی هزینه ی تولید» و «کاربرد قوانین بازار» و اعلام مشروعیت سوددهی، تا حد بالابردن مقام آن توسط اقتصاددان معروف لیبرمن به عنوان «تنها معیار کیفیت»، به اهداف خود دست مقام آن توسط اقتصاددان معروف لیبرمن به عنوان «تنها معیار کیفیت»، به اهداف خود دست

اما این واقعیت که بخش عظیمی از تولیدات صنعتی شوروی هیچ ربطی به کالاهای مصرفی نداشت، این کوشش ها را دائماً بی اثر می کرد. علت هم آن بود که حتا اگر اصلاحات تبلیغ شده می توانست از نظر «محاسبه منطقی هزینه تولید و سودآوری» بهبودهای مطلوب را به وجود آورد- که به دلایل مختلف نمی توانست چنین کند - این مسأله باز هم بخش بزرگ تر اقتصاد را، تحت شرایط متغیر در وضمی متزلزل نگه می داشت. امید بستن به تجربه ی لیبرمن در خارکوف -برپایه ی صنایع پارچه بافی که در اساس سازنده ی کالایی مصرفی بود - و تعمیم آن به تمام اقتصاد، کاری کاملاً فریبنده بود.این واقعیت که بخش عمدهای از اقتصاد یعنی صنایع اسلحه سازی و ملحقات آن، نمی توانست بر پایه ی «محاسبه هزینه تولید» و «انضباط بازار» اعلام شده، آن هم حتا در پیشرفته ترین کشورهای غرب اداره شود، خیال پردازی های حل مسائل اقتصادی در اتحاد شوروی را در چنین راستایی، آن چنان موهوم می ساخت که مطابق هیچ معیاری نمی توانست جدی گرفته شود. اما از آن جا که تضاد بنیانی اقتصاد شوروی - یعنی تضاد حل ناشدنی میان سرمایه ی پسا سرمایه داری و کارگران نافرمان مابعد انقلاب -حتا نمی توانست به زبان آورده شود - کجا رسد که به شکل اقدامات عملی و شدنی مورد توجه قرار گیرد ، آنچه باقی می ماند، عبارت از دستکاری های حاشیه ای و فریب دهنده و نظریه پردازی های هم طراز آن، مانند این مسأله بود که «دنبال سود رفتن منضبط» یکی از محاسن سوسیالیسم- و در حوزه تولید و «گردش کالا» براستي بالاترين حُسن ممكن - است.

اما میان راهی که توسط میخاییل گرباچف و گروه او دنبال می شد، با کوشش های اصلاحی پیشین تفاوتی بنیانی وجود داشت. این تفاوت عبارت از تمایل سیاستمدار مورد پسند غرب به «رفتن تا پایان راه» یعنی بازگرداندن کاعل سوهایه داری در صورت لزوم، زیر نام «محاسبه ی هزینه تولید» و «انضباط بازار» بود. این واقعیت روشنگر آن است که چرا «جنون گربی گرایی»

(Gorbi-mania) تا این حد در غرب تبلیغ و تمجید می شد. کوشش های اصلاحی پیشین کاملاً بر عکس، همیشه در صدد سازش دادن رؤیاهای خود در مورد تجدید حیات اقتصاد شوروی از طریق محاسبه ی هزینه ی تولید و تولید و گردش کالا به منظور سودآوری نوع سرمایه داری ، با مديريت مركزي و دولتي نظام بازتوليد سوخت و ساز اجتماعي حاكم زير فرماندهي چالش ناپذير حزب بود: نظامی که آن را سوسیالیستی می نامیدند. بنابراین پیش از انتخاب گرباچف به مقام دبیر کلی حزب، هیچ صحبتی از تجلیل آمریکا به عنوان جامعه ای که به «مرحله ی نخست كمونيسم، دست يافته است، نمى توانست در ميان باشد. در واقع صحبتى از ستودن بازار سرمایه داری به عنوان «تضمین کننده ی تجدید حیات سوسیالیسم» نیز نمی توانست مطرح گردد. پس اتفاقی نیست که درست از همان آغاز پرستروئیکا، ترجیع بند سخنرانی های گرباچف، جمله ای بود که با بیان آن با محافظه کارترین سیاستمداران غرب مانند مارگارت تاچر شریک می شد، جمله ی: «هیچ آلترناتیو دیگری وجود ندارد». او ، به تکرار این مطلب که «ما در این اعتقاد خود یک صدا هستیم که پرستروئیکا گریز ناپذیر و حیاتی است و این که هیچ راه دیگری نداریم» (۲۱۸) به آشکال مختلف ادامه داد. فرمول بندی های ویژه ی سیاسی گرباچف و گروه او گرچه دچار نوسان بود و گاه باهم در تناقض قرار می گرفت، اما خط مشی عمومی آن ها عبارت از برقراری «مکانیسم های بازار» نسخه برداری شده از غرب و تابع ساختن کارگران به «انضباط بازار، بود. هیلل تیکتین (Hillel Tiktin) در همان مرحله های ابتدای پرستروثیکا، به درستی چنین استدلال کرده بود: «تقریباً آشکار است که دستور کار نهفته و پنهانی، همانا قدم گذاشتن در راه حاکم ساختن بازار است». او سپس می افزاید: «فراخوان گرباچف برای تمرکز هم بیشتر و هم کمتر که در کنگره حزب بر آن تأکید شد، در واقع به معنای چیز دیگری جز آن است که در نگاه اول به نظر می رسد. او خواهان بازار است اما می خواهد حداکثر کنترل را در مرکز نگه دارد ته از تلاشی نظام، پیش از برقراری آلترناتیو قازه جلوگیری کند.» (۲۱۹)

قضاوت در باره این که آیا «طراحان پرستروئیکا» - از یاکوولف گرفته تا گرباچف و زیر دستان مشتاق آن ها - از همان ابتدا تا چه اندازه تصور یا پیش بینی می کردند که منطق واقعی خط مشی اتخاذ شده شان عبارت از بازگرداندن سرمایه داری است، مشکل خواهد بود. تردید نیست که برخی از آنان ممکن است این تخیل را در سر پرورانده باشند که در عین جا به جایی بیرون کشیدن ارزش اضافی[از شیوه ی سیاسی] به شیوه ی اقتصادی ، خواهند توانست به حفظ بخش زیادی از کنترل سیاسی از مرکز نیز ادامه دهند. اینان در بخش اول فرض خود، نه تنها عملی ترین پایه های مادی، «تضمین منطقی» و توجیه برقراری درآمدهای جنبی و امتیازهای نامطمئن حزبی (امتیازهایی که حتا در مورد خروشچف، در معرض تغییرات سیاسی قرار گرفت)،

بلکه امکان به دست آوردن مقادیر زیادی اموال خصوصی سرمایه داری و قابل انتقال به ورثه ی خود را می دیدند. آنان مسلماً آغاز یک سلسله تغییرات را به مفهومی که گفتیم، در جهت دبربری خود را می دیدند. آنان مسلماً آغاز یک سلسله تغییرات را به مفهومی که گفتیم، در جهت دبربری تعلی همه نوع مالکیت » (که البته شامل مالکیت خصوصی سرمایه داری نیز می شد)، پیش بینی می کردند. مالکیت هایی که ، زیر نام ایدئولوژی «پرستروئیکا»، توسط به اصل شیطانی «هم سطح قانون» از نظر حقوقی تضمین می شد. گرباچف به ضرس قاطع علیه اصل شیطانی «هم سطح سازی دستمزدها» سخن می گفت و برخی از اقتصاد دانان او نظر می دادند که اختلاف مناسب و از نظر اقتصادی عقلانی و کارآ – در درآمدها می تواند یک به ده و یا حتا یک به پانزده باشد. طبقه ی کارگر اما، به طور هم زمان می توانست از «دولت تابع قانون» انتظار دستور رعایت انضباط بیشتر در کار، آن هم زیر تهدید «ضرورت های عینی بازار» – و توجیه ایدئولوژیک آن – انضباط بیشتر در کار، آن هم زیر تهدید «ضرورت های عینی بازار» – و توجیه ایدئولوژیک آن – داشته باشد. تنها چیزی که طبقه کارگر تا آینده ای قابل پیش بینی می توانست از آن مطمئن باشد، عبارت از لزوم بیکاری گسترده و «از نظر اقتصادی عقلانی» بود.

به اکتبر ۱۹۹۰ که می رسیم، پافشاری بر «هیچ آلترناتیو دیگر نمی تواند وجود داشته باشد» به طور آشکار و به صورت پذیرش تسلیم نظام شوروی به «تمدن جهانی» سرمایه داری بین المللی بیان می گردد. توجیه آشکار سیاست اتخاذ شده را در سند مربوط به اصلاحات گرباچف چنین میخوانیم:

«هیچ آلترناتیوی در برابر بازار وجود ندارد. تنها بازار است که می تواند ارضای نیازهای مردم، توزیع عادلانه ی تروت، حقوق اجتماعی و تعکیم آزادی و دهو کراسی را تضمین کند. بازار به اقتصاد شوروی اجازه خواهد داد به طور ارگانیك به بازار جهانی پیوند بخورد و به شهروندان ما اجازه دسترسی به تمام دست آوردهای تعدن جهانی را خواهد داد. توافق بر سر پشتیبانی مالی و اقتصادی برای اصلاحات نوع بازار از طریق مذاکره با صندوق بین المللی پول، جامعه ی اروپا و دولت های خارجی صورت خواهد گرفت. همه ی حساب های ما با کشورهای کُمِکُن بر حسب قیمت های جهانی و به صورت ارزهای جهانی، از ژانویه ۱۹۹۱ تسویه خواهد شد. کمک به کشورهای خارجی کاسته می شود و بر مبنای اصول اقتصادی گذاشته خواهد شد» (۲۲۰).

این واقعیت که در چارچوب چنین سیاست اصلاحی و جدا از تمام صحبتهای ریاکارانه در مورد «نیازهای مردم» و «تقسیم عادلانه ی ثروت» (که زشت ترین مضحکه بود) نیاز به تعریف جدیدی از مشروعیت بخشیدن به طبقه ی حاکم، در شکل جدید آن نیازمند بود، - حتا اگر در ابتدا با جمله بندی های احتیاط آمیز هم باشد - قابل درک بود. در همین راستاست که یکی از نظریه پردازان برجسته ی «پرستروثیکا» به نام تاتیانا زاسلاوسکایا (T.Zasłavskaya) چنین می نویسد:

«ایجاد یک طبقه ی بازرگان (سرمایه دار) (Business class) بخشی جدایی ناپذیر از اقتصاد بازار است. اما این طبقه ی جدید از کدام یک از طبقات موجود، باید به وجود آید؟ (۲۲۱).

جواب به پرسشِ غلط انداز زاسلاوسکایا در واقع بسیار آسان بود، چرا که نمودهای شخصی سرمایه در نظام نوع شوروی برای تبدیل خود به «طبقه ی بازرگان» جدید – نه تنها در روسیه، که در دیگر کشورهای اروپای شرقی هم ~ در موقعیتی ممتاز قرار داشتند و همان گونه که دیدیم، به راستی در اسرع وقت، دست به انجام چنین کاری زدند. مجلهی اکونومیست لندن، ضمن بحث خود در باره ی لهستان، در واقع اقرار می کند که «با به کار گرفتن کارگران و وسایل کارخانه اورسوس (کارخانه تراکتور سازی دولتی) - که به طور کنامل به مالکیت مندیران آن در آمده - چند شرکت «خصوصی» به وجود آمده است». (۲۲۲) پرسش به واقع مشکل این بود که مسیر اتخاذ شده در بازگشت به سرمایه داری آیا مطابق با آنچه پیش بینی شده، پیش خواهد رفت یا نه؟ تا آن جما که به «اقستصاد بازار» آرمانی اینان چه در شرق و چه در غرب مربوط می شود، این اصطلاح در واقع چیزی جزیک حرف رمز برای اقتصاد سرمایه داری مورد ستایش آنان نبود. اما از همان لحظه که حرکات لازم در جهت بازگرداندن سرمایه داری آغاز شد، حرف رمز، دیگر تبدیل به چیزی زائد گردید. به همین دلیل نیز مجله ی اکونومیست که برای مدتی طولانی، به استفاده از حرف زمز «اقتصاد بازار» به جای سرمایه داری در شرق معتاد شده بود، پس از تغییرات بزرگ، به بیان کاملاً آشکار واقعیت آغاز کرد. مسأله ی مهم اما آن بود که به دنبال تسلیم کامل و بی چون و چرای شوروی به بازگشت به نظام سرمایه داری - یا تحقق بخشیدن به آنچه گرباچف آن را «برگشت ناپذیری پرستروتیکا» میخواند- در گفتمان بی پرده ی این مجله در پیش بینی های پیروزمندانه و مضحک پیشین، احساسی از تردید آغاز به خزیدن کرد:

«وظیفه ای که در برابر اقتصادهای اروپای شرقی قرار دارد، تنها اکنون دارد آشکار می شود.
با وجود خارق العاده بودن دگرگونی سیاسی در منطقه، این اما تنها آغاز کار بود. هنوزچالشی بس بزرگ تر، در پیش است. مسأله صرفا بویسافتن سوهایه داری نیست، بلکه ساختن آن از خرابه های نظام اقتصادی موجود است کسه هنوز هم به نوعی عمل می کند؛ مسأله ادامه ی پشتیبانی از سیاست هایی است که به یقین وضع بسیاری از مودم را، اگر نگوییم اکثریت مودم را، دست کم برای مدتی بدتر خواهد کرد. مشکل ترین مسأله اما، عبارت ازبه باد سپردن امید بازسازی سریع، بی نابودی امید موفقیت در سال های آینده است ... بو پاسافتن سوهایه داری، اگر صرفا به آین دلیل باشد که کمونیسم به تخصیص کارگران و سرمایه به کارهایی بی معنا اصرار داشت، الاجوم دردناك فواهد بود. خصوصی سازی سریع حتا گذار به سرهایه داری را نهی تواند تضمین گند حدا کثر چیزی که می توان

گفت این است که: این تنها راهی است که شکست در آن را نمی توان تضمین شده دانست» (۲۲۳).

مجله اکونومیست در مورد خود اتحاد شوروی مدافع برقراری یک دیکتاتوری نظامی از نوع «الگوی شیلی» بود. این مجله، طبیعتاً - و با پیروی صادقانه از خصلت ریاکارانه اش - از همه ی این چیزها تحت عنوان آغاز فرایندی در شوروی که آن را «اقتصاد لیبرال» می خواند و با این استدلال، دفاع می کرد:

«شاید وارد آوردن قدری فشار از سوی رییس جمهور، و در صورت لزوم با پشتیبانی ارتش، برای تأمین تدارکها و یا در هم شکستن اعتصابهای با انگیزه های سیاسی، تنها راه انجام امور باشد ... شاید اکنون نوبت اتحاد شوروی باشد که متوسل به «شیوهی برضورد پینوشه برای دست بابی به اقتصاد لیبرال، شود» (۲۲۴)

ابلهانه بودن چنین دورنمایی به دو دلیل می توانست برای هر انسان عاقلی، آشکار باشد؛ نخست به این دلیل که مدت ها پیش از آن که پینوشه به عنوان یک «اقتصاد دان لیبرال» کبیر با حمایت و کمک فعال آمریکا در صحنه وارد شود، شیلی به طور کامل در نظام سرمایه داری غرب ادغام شده بود و این مسأله آشکارا در مورد اتحاد شوروی صدق نمی کند. دلیل بنیانی دوم عبارت از اختلاف در اندازه ی خاک این دو کشور است. چرا که حتا اگر یک پینوشه ی روسی هم به شکلی بتواند اختراع شود، نه تنها «نوچه های شیکاگویی» میلتون فریدمن، که همه ی گانگستر های شیکاگو هم قادر نخواهند بود خاک شوروی را به اندازه ای کوچک کنند که تنمم در کر آمریکا شدن – حتا بی در نظر گرفتن «اختلافهای» ناراحت کننده در داشتن همین تنمم در خود سرمایه داری غرب – به آسانی شامل حال آن شود.

به ظاهر اما، چنین اختلافات «ناچیزی» نه از دید نویسندگان بلند پایه و مهم مجله اکونومیست مهم به نظر می رسید و نه از نگاه «دموکرات ها» و اقتصاددانان پرستروئیکا – که همه خوانندگان پر اشتیاق این مجله هستند. بنابراین سرگئی استانکویچ نیز به دستهی «اقتصاد دانان لیبرالی» نوپا پیوست و اعلام داشت که «دموکرات ها سرانجام باید بفهمند که گرچه هاکهیت خود کاهه بداست، اما فقدان قدرت از آن هم بدتر است. اینان، بنابراین باید از با قوهی مجویهی قدرتمندتو، البته با رعایت بعضی شرایط، پشتیبانی کنند» (۲۲۵). طبیعی است که این واقعیت که هیچ حاکم خود کامه ای که ارزشی برای خود قبائل باشد، برای «بعضی شرایط» که برخی «دموکرات ها» تصور می کنند خواهند توانست، حتا به عنوان پوشش یا بهانه بر اعمال «قدرت اجرایی قدرتمندتر» او تحمیل کنند، پشیزی ارزش قائل نخواهد شد، از نظر این «دموکرات ها» که حاکمیت خود کامه را انتخاب کرده اند، نمی توانست کوچکترین اهمیتی داشته باشد. همین

دورنما، آن هم با بی شرمی آشکارتر، در یکی از مصاحبه های اقتصاددان دموکرات طرفدار پرستروثیکا، سرگئی کوگوشف(S.Kugushev) بیان گردید. او به این پرسش که «آیا ارائهی اقتصاد بازار، زیر لوله ی تفنگ، کار نادرستی نیست؟» چنین پاسخ می دهد:

«در کشورهایی که از نظام تک حزبی به اقتصاد بازار تغییر یافته اند، در موارد پرشماری نشان داده شده که هروقت اصلاحات با موفقیت روبرو بوده ، علت آن یا استفاده از نیروی نظامی و یا دست کم وجود حکومتی خشن بوده است. دو راه برای ارائه ی اقتصاد بازار وجود دارد: یا روش آلمانی - ژاپنی و یا شیبوه ی آمریکای لاتینی - جنوب شرقی آسیایی: طبق روش اول اصلاحات از سوی یک دولت اشغال گر انجام شد. چنین راهی برای ما وجود ندارد. تنها راهی که ما می توانیم قدم در راه اصلاحات نوع اقتصاد بازار بگذاریم، عبارت از داشتن یک حکومت قدرتمند با پشتیبانی ارتش است که هدف آن تعیین پیشرفت عادی اقتصادی است. ما باید با دقت بیشتری به چنین الگویی بذل توجه کنیم، چرا که من آن را محتمل ترین راه برای خودمان می دانم » (۲۲۶).

در تمام این پیش بینی ها، نه تنها به پرسش های واقعی - یعنی این که آیا این ها عملی خواهد بود؟ آیا می تواند عملی باشد؟ اگر نه چرا؟ و اگر نتوان عمل کرد، چه می توان کرد؟ - پاسخی داده نشد، بلکه حتا از سوی علمداران پرستروئیکا مطرح هم نشد. حتا با گذشت پنج سال تمام از اصلاحات شکست خورده، هنگامی که ابرهای تیره در افق این کشورها هرچه تنگ تر می شد و بازحتا هنگامی که مواعظ تبلیغاتی خوش بینانه و فرمایشی مجله ی اکونومیست، تنها می توانست تضمین هایی مشکوک و منفی بدهد که «شکست بریا ساختن دردناک سرمایه داری در شرق تضمین شده نیست» ، به این سئوالات پاسخ داده نشد. شکاف میان چنین پیش بینی هایی از یک سو و سند اصلاحی اکتبر ۱۹۹۰ گرباچف - که طبق آن «تنها بازار می تواند ارضای فیازهای هودم، نقیم علالانه فرون، حقوق اجتماعی و تحکیم آزادی و دعوکواسی را تضمین کند» - از سوی دیگر، نمی تواند از این عمیق تر باشد. این مسأله بازتایی براستی یأس آور بر «دیدگاه واقع بینانه از واقعیت» رییس جمهور شوروی و دبیر کل حزب داشت: مردی که نه تنها هاز همکاری با مارگارت تاچر» بسیار خرسند بود، بلکه تسلط خود بر اوضاع و عمق قضاوتش را از طریق گرو گذاشتن نام خویش نزد درد معروف بین المللی رابرت ماکسول برای مؤسسه ی بسیار مشکوکی به گذاشتن نام خویش نزد درد معروف بین المللی رابرت ماکسول برای مؤسسه ی بسیار مشکوکی به نام ه بنیاد مینسوتایی گرباچف - ماکسول» ثابت کرده بود.

نتیجه ی نهایی سیاستهایی که از سوی گرباچف و دار ودسته اش دنبال می شد، متلاشی شدن اتبحاد جماهیر شوروی، فروپاشی نظام سرمایه ی پسا سرمایه داری شوروی و شکست قطعی و نهایی خود پرستروئیکا بود. در روزهای سرمستی آور پرستروئیکا، جا به جا شدن به اقتصاد بازار،

زیر عنوان «تضمین باز سازی سوسیالیسم» از سوی علمداران آن جشن گرفته شد و توجیه گردید.

با عیان شدن پی آمدهای این «تجدید ساختار»، کوشش در جابه جایی شیوه ی بیرون کشیدن

ارزش اضافی از طریق سیاسی به شیوه ی بهره کشی به طورعمده نوع اقتصادی با خیره کننده ترین

تضادها مواجه گردید. این تضادها به این واقعیت ناگوار محدود نبود که حقیقت «بازسازی

سوسیالیسم» ادعایی به شکل «ساختمان دردناک سرمایه داری» از آب در آمد، بلکه در شیوه ای

که می بایست توجیه کردن ها و مشروعیت بخشیدن های فرآیند اتخاذ شده از سوی گرباچف

وارونه می گشت، نیز پدیدار می گردید.

در هنگام آغاز اعلام اصلاحات «تجدید ساختاری» پیش بینی شده، استدلال پر هیبت و «دمو کراتیک» به نفع «صوسیائیسم بازار» عبارت از این بود که این کار به طور اجتناب ناپذیر، قدرت خودسریِ سیاسی، خودکامگی، دیوان سالاری و غیره را کاهش خواهد داد. اما با گذشت زمان و مشاهده ی این که نه تنها هیچ نتیجه ی مثبتی حاصل نشده است، بلکه پی آمدهای سرشار از جنبه های منفی سیاست «پرستروئیکا» ی گرباچف با تأثیر ناگوار بر زندگی اکثریت عظیم مردم شوروی آشکار می شود، آهنگ توجیه کردن و مشروعیت بخشیدن به استراتژی اتخاذ شده می بایست به طور بنیانی تغییر می کرد. به این سان به جای پایان دادن به خود سری و خود کامگی بوروکراتیک و برقراری «آزادی و دموکراسی» موعود بر پایه های مادی و مطمئن «سوسیالیسم بازار،، دفاع از استبدادی ترین شکل کنترل دولتی شدت و قوت می گرفت. دفاع از چنین استبدادی، چه زیرعنوان «الگوی اقتصاد لیبرال نوع پینوشه» یا زیر هر نام دیگر (مانند مکانیسمها و نهادهای جدید قدرت سیاسی پیشنهادی از سوی گاوریل پوپوف، به عنوان شیوه ای برای درهم شکستن خواست های طبقه کارگر و فراهم ساختن تضمین هایی در برابر «مردم گراییِ چپ») همیشه یک هدف داشت، آن هم دستیابی به وسایل و آشکال نهادی بود که از طریق آن ها بازگشت به روابط بازار سرمایه داری بتواند تضمین شود و به فعالیت خود ادامه دهد.شیوهی اتمام این چرخش دایره وار چنین بود: «مکانیسم بازار» که در ابتدا به عنوان وسیله ای ضروری جهت رسیدن به هدف والای «تجدید حیات سوسیالیسم» موعود و آزادی و دموکراسی برای مردم عرضه شده بود، به هدفی در خود. که برحق جلوه داده می شد تبدیل گردید، که هرچیز دیگر می بایست تابع آن شود. طبیعی است که از دید نمودهای شخصی سرمایه ی پسا سرمایه داری، با صف بندی جدید شان، پرداختن هر بهایی برای رسیدن به انتهای راهی که خود، سود برندگان اصلي آن بودند، لازم به نظر مي رسيد. حال اگر رسيدن به چنين هدفي، ظهور يک پينوشه ي روسي را مي طلبيد - كه نه تنها از پشتيباني ارتش، كه علاوه بر آن از هيأت حاكمه اي كه در حال یافتن تعریف جدیدی برای خود به صورت «طبقه ی بازرگان جدید» بود، برخوردار می شد - چه

بهتر. محتوای «پرستروثیکا» و «سوسیالیسم بازار»، چنان که در شوروی آزمایش شد، چنین از آب در آمد؛ برنامه ای که نه تنها یی شرکت مردم، که بی شک در برابر مردم صورت گرفت، آن هم با محتوایی که به راستی نمی تواند حاوی درسی مثبت باشد.

## 14-4-4

با این حال و با وجود وارونه کردن پروژه ی اصلاحی پیش بینی شده، تمامی این طرح با ناکامی روبرو شد. علت شکست پرستروثیکا تا حد زیاد مربوط به شیوه ی خودسرانه ای بود که نمودهای شخصی سرمایه در شوروی، زیر رهبری گرباچف کوشش می کردند از طریق آن نوعی کنترل سوخت و ساز اجتماعی را از جوامع سرمایه داری پیشرفته ی غرب بگیرندو بر یک زمینه ی سیاسی – اقتصادی پیوند زنند که به طور عینی در برابر این تغییرات ایستادگی می کرد. همان گونه که در فصل دوم اشاره کردیم، فروپاشی نظام سرمایه در شوروی، بیش از هر چیز ناشی از تضاد، میان نقش دولت شوروی در افزایش اجباری اجتماعی کردن تولید به وسایل سیاسی در طول تقریباً هفتاد سال پس از انقلاب و نیز نیاز رژیم بعد از برژنف به کشیدن کارگران نافرمان حکارگرانی که از سوی خود حزب به طور جمعی سازمان یافته بودند و اداره می شدند – به زیر سخت ترین نوع کنترل ممکن از نوع شبه اتوماتیک «مکانیسم بازار» در چارچوب پرستروئیکا،

[ایده]ی بازار که با افسانه سازی های رایج در کشورهای سرمایه داری پیشرفته ی غرب تغذیه می شد، برای مدتی طولانی، به طور نادرست، در شرق به صورت تصور «مکانیسمی» خنثی و قابل پیوند زدن به کشورهای اخیردرآمده بود. تصور نادرستی که پایه در جهلی خوش خیالانه در مورد این واقعیت داشت که چنین اقدامی فاقد ستونهای نگه دارنده ی خود در جامعه ی شوروی است. با این همه حتا هنگامی که سرانجام آغاز به درک این واقعیت کردند که استراتژی پرستروئیکا با مقاومتی بنیادین رویارو است، باز ماهیت این مقاومت به غلط، به صورت چیزی که به راحتی کامل – و از طریق «مکانیسم های سیاسی» و در صورت لزوم با روش های استبدادی آشکار – می تواند مهار گردد، تشخیص داده می شد. نمودهای شخصی سرمایه ی پسا سرمایه داری، هیچ گاه نمی خواستند بیذیرند که نقش اساسی آن ها در جامعه عبارت از تحمیل ضرورت های مادی به طور عینی محتوم نظام سوهایه بر کارگران است. آنان از «رهبری» خود، چون ضرورت های مادی به طور عینی محتوم نظام سوهایه بر کارگران است. آنان از نظر سوخت و ساز جاملی بی ارتباط با کل ارگانیسم اجتماعی و جدا از وجه زننده ی آن از نظر سوخت و ساز اجتماعی، یعنی نقش سرکوب کارگران، افسانه ای ماخته بودند. بنابر این هنگامی که قدم در راه

پرستروئیکا گذاشتند، نتوانستند درک کنند تجدید ساختار مطلوب نظام پسا سرمایه داری حاکم، و وادار کردن کارگران به پیروی صمیمانه ازآنها، آن هم با وعده ی مواهب «سوسیالیسم بازار» و «آزادی و دموکراسی» جدایی ناپذیر از آن نیاز به چیزی بسیار فراتر از هسان «رهبرانی» دارد که از نظر سیاسی قبای خود را پشت و رو کرده اند (و این کار را بی استثنا و بی راه دادن هیچ تردیدی به خود انجام داده اند). اینان حتا هنگامی که بحث راجع به نیاز به یک «طبقه بازرگان» را آغاز کردند، باز از پذیرش این واقعیت خودداری کردند که برای جا به جایی از شیوه ی حاکم و جاافتاده ی بیرون کشیدن ارزش اضافی از طریق سیاسی، به نظامی کاملاً تابع بازار که خودشان در لباس جدید و به عنوان «طبقه بازرگان» به کنترل آن ادامه خواهند داد، به یک زلزله ی تمام عیار نیاز مند است.

نویسنده ی سند مربوط به برنامه ی اصلاحات گرباچف که تسلیم نهایی او به سرمایه داری نوع بازار را در پاییز ۱۹۹۰ آشکارا بیان می کرد، کسی نیست جز استانیسلاو شاتالین ۱۹۹۰ گرباچف Shatalin ، اقتصاد دان اصلی «نظام فرماندهی از بالای دولتی» زمان برژنف که گرباچف زمانی با عوام فریبی او را مورد حمله قرار داده بود. در واقع مفسران مختلف در این هنگام ناچار به یادآوری این نکته بودند که «احراز چنین مقامی از سوی شاتالین یک طنز تاریخ است. هنگامی که لئونید برژنف در قدرت بود، شاتالین خدمت بزرگ آکادمیک به تعکیم اقتصاد با برنامه کرد که به پاس آن جایزه ی دولتی اتحاد شوروی را در ۱۹۶۸ نصیب خود ساخت. اکنون او معتقد است که اگر اقتصاد بخواهد به سوی اصول بازار آزاد پیش رود، هیأت دولت بکپارچه ای که دستورهای تولیدی به هر کارخانه را از ولگو گراد گرفته تا ولادیوستک، صادر می کند، باید از میان برود» (۲۲۷). مطابق معمول، همین ستاره ی ره نمای «عصر رکود و سکون» برژنفی، نقشی کلیدی در تشریح استراتژی گرباچف و احیای سرمایه داری نوع «بازار آزاد» بازی کرد، طبق گزارش یکی از خبرنگاران از مسکون

«شاتالین جزو آن دسته از روشنفکران شوروی است که گرباچف برای مشورت، به شدت به آنان نیاز دارد.زیرا دوره ی دوستی دو مردی که در سپردن کمونیسم به زباله دان تاریخ شریک هم هستند، یعنی شاتالین و گرباچف، خیلی کوتاه بوده است. این دو برای نخستین بار، یکدیگر را در یک کنفرانس اقتصادی که در اکتبر گذشته در مسکو برگذار شده بود، ملاقات کردند. شاتالین که خود را یک سوسیال دمکرات معتقد می داند، ادعا دارد که گرباچف را از یک کمونیست به یک سوسیال – دموکرات تبدیل کرد.از آن موقع به بعد موضع گیری گرباچف، به طور چشم گیری رادیکال تر شده است» (۲۲۸).

ایده ی پیوند زدن شیوه ها و وسایل سوسیال دموکراسی غرب - که در ۱۹۹۰ حتا دیگر

نمی شد آن را به طور جزیی اصلاح طلبانه نامید، چرا که سیاستهایی آشکارا بورژوا لیبرال بودند - به اوضاع اتحاد شوروی، در گرماگرم حادثرین بحران ساختاری آن، از همان ابتدا محکوم به شکست بود. زیرا در پیش زمینه ی سیاسی - نهادی و اقتصادی از بنیاد متفاوتی با غرب، نه تغییر پوشش سیاسی رهبران به تنهایی و نه تقلید میمون وار از سیاستهای اتخاذ شده از احزاب سوسیال دمو کرات غرب، برای وارد آوردن حتا یک خراش بر سطح بحرانی که نظام پسا سرمایه داری شوروی گرفتارآن بودند می توانست کافی باشد. موقعیت، برای تضمین پیروزی یک استراتژی اصلاح طلبانه ی نوع سوسیال دمو کراسی، مطلقا در اتحاد شوروی وجود نداشت ، حتا ۵ سال پس از آن، یعنی در سال ۱۹۵۵ نیز هنوز هیچگونه شاهدی بر تحقق چنین شرایط وجود ندارد.

احزاب سوسیال دموکرات غرب، خود از زمان بنیان گذاری شان در قرن ۱۹ تا هنگامی که تسلیم طلبانه خود را در چارچوب پارلمانتاریسم غرب ادغام کردند و با پذیرش فشارهای ضلا کارگری، استراتژی رهایی بخش اولیه ی خود را رها ساختند، دستخوش تغییراتی کاملاً بنیانی شده اند. روزا لوگزامبورگ از همان سال ۱۹۰۴ معنای تحول سوسیال دموکراسی در گرایش به اصلاح طلبی را – که پایانش یک خود برباد دهی فاجمه بار است – به طور داهیانه، با تأکید بر این که رهبری پارلمانی آن حزب «ناهار است بخش فعال و دارای آگاهی طبقاتی پرولتاریا را به هیأت تودهی بی شکلی از درای دهندگان، استعاله کند، (۲۲۹)، جمع بندی کرده است. او در اثر دیگر خود تأکید می کند:

«تنها با داشتن بینشی عمیق نسبت به وخامت دهشتناک، و تمام پیچیدگیهای وظایف مطروحه، و تنها در نتیجه ی داشتن توان قضاوتی سنجیده از سوی توده ها، توانی که به طور حساب شده برای ده ها سال به بهانه های مختلف از سوی سوسیال دمو کراسی به نابودی کشیده شده؛ و تنها در آن صورت، توانایی اصیلی برای اقدام تاریخی می تواند در پرولتاریای آلمان تولد یابد. این سوسیال دمو کرات های آلمانی، به عنوان کانی که تا مغز استخوان مُرید پارلمانتاریسم المهانه اند، برآن بوده اند که شمور خانه زاد مهد کودک پارلمانی را در مورد انقلاب نیز به کار گیرند: برای انجام هر کاری ابتدا باید حائز اکثریت شد. اینان می گویند همین مسأله در مورد انقلاب نیز صادق است: بگذارید اول تبدیل به اکشریت شویم. دیالکتیک حقیقی انقلاب اما استدلال این موش کورهای پارلمانی را زیر و رو می کند: برای آغاز تاکتیک های انقلابی، به انتظار احراز اکثریت نمی مانیم، بلکه برعکس، از طریق تاکتیک های انقلابی، به سوی احراز اکثریت می رویم - مسیر حرکت چنین است ه (۲۳۰).

استراتژی اصلی مارکس - که در همان موقع ردِ «نقد برنامه ی گوتا» ی او از سوی سوسیال

دموکراسی آلمان دستخوش شکستی تاریخی شد - به عنوان شیوه ای برای مبارزه علیه تجزیه و تفرقه ی (Atomization) طبقه ی کارگر و سیطره ی ناگزیر نظام سرمایه ی خود ماندگار (Self-Perpetuating capital) بر آن ها به صورت افرادی پرشمار، اما متفرق از هم تدوین گردید. مارکس در صحبت از نیاز به وحدت جمعی، حین اندیشه های آغازین خود در این باره، تأکید دارد که رقابت، کارگران را حنا بیش از بخش های مختلف بورژوازی از هم جدا می کند. او استدلال می کرد که تنها پس از یک دوره مبارزه ی طولانی می توان بر قدرت سازمان یافته ی سرمایه و دستگاه دولتی آن که بالای سر و علیه کارگران جدا از هم ایستاده، «کارگرانی که در شرایطی زندگی می کنند که به طور روزانه این تفرقه را بازسازی می کنند، چیره شد. خواستار شدن چیزی خلاف این مسأله، به معنای خواست آن است که در این عصر تاریخی رقابت وجود نداشته باشد، یا این که افراد فکر آن شرایطی را که در انفراد خویش هیچ کنترلی بر آن ندارند، نداشته باشد، یا این که افراد فکر آن شرایطی را که در انفراد خویش هیچ کنترلی بر آن ندارند، از سر به در کنند» در کنند» (۲۳۱).

از جنبش سوسیالیستی، انتظار می رفت وزنه ای لازم در برابر سرمایه فراهم آورد و فرد فرد کارگران را قادر سازد تا آن حالت انفرادی را که در شرایط عینی محل کار و تابع ساختن آن ها به سرمایه در بازار کار دائم بدان تداوم می بخشد، از میان ببرند. ما باید به یاد آوریم که «در فرآیند تولید سرمایه، کار تمامیتی است که فرد فرد اعضای تشکیل دهنده آن نسبت به یکدیگر بیگانه اند ... به زور و به تبعیت از وحدت عینی ماشین ها یعنی وحدت سرمایه ی ثابت ...دور هم جمع شده اند و [کارگران تنها به صورت] یک نقطه ی منفرد جان دار و به مثابه ی ابزار زنده و منفرد سرمایه وجود دارند؛ (۲۳۲). این وضع، با عملکرد بازار کار سرمایه داری باز هم برای کارگر بدتر می شود، زیرا کارگران مجبورند، به عنوان افراد کارگر جدا از هم، وارد یک رابطه ی قراردادی با نمودهای شخصی سرمایه شوند و از این رو مجبورند یا شرایط از پیش موجود کار را در آن مؤسسات که کار می کنند و مقررات از پیش تعیین شده ی انضباط کار را که از طریق آن شیوه ی استبدادی موجود در کارگاه ها «به طور عادلانه» اعمال می گردد، بپذیرند و یا درد از دست رفتن وسیله ی ارتزاق و معیشت خود و خانواده شان را تحمل کنند. به این گونه است که ستون های دوگانه ی شکل سرمایه داری نظام سرمایه، یمنی استبداد کارگاه و بی رحمی بازار نه تنها یکدیگر را تکمیل می کنند، بلکه توهم آزادی فردی را نیز به وجود می آورند. چرا که از نظر تنوری كارگران مى توانند از دادن رضايت - اما البته نه در واقع - از شرايط قراردادى كه توسط احكام گریز ناپذیر بازار کار تعیین می شود، سر باز زنند، در حقیقت اما:

«رابطه ی سرمایه رابطه ای است بر اساس زور و اجبار که هدف آن بیرون کشیدن کار اضافی از طریق طولانی کردن زمان کار است - رابطه ی زور و اجباری است که متکی به هیچ رابطه ی شخصی تسلط و وابستگی نیست، بلکه صرفا برخاسته از اختلاف در فعالیت های اقتصادی است (۲۳۳) ... بدیهی است که روابط تولید، خود، روابط تسلط و وابستگی جدیدی را به وجود می آورد (و این نیز بیان سیاسی و غیره خود را ایجاد می کند) (۲۳۴) ... فروش و خرید دائم نیروی کار و رویارویی دائم میان کارگر و کالایی که توسط خود مالک به عنوان خریدار نیروی کار او، و به عنوان سرمایدی ثابت ساخته می شود، صرفاً به عنوان شکل میانجیگر انقیاد او به سرمایه پدیدار می گردد ... چنین رابطه ای بر مبادله واقعی و وابستگی دائمی [کارگر] که پیوسته از طریق فروش و خرید [نیروی کار] باز سازی می شود بوده کشیده آن را به صورت رابطهی بولی صرف جلوه می دهد. شرایط چنین داد و سندی نه تنها دائم باز تولید می گردد [که] افزون بر آن، آنچه که یکی می خرد و آنچه دیگری ناگزیر است بفروشد، خود، نتیجه ی همین فرآیند است. باز تولید دائم این رابطه ی فروش و خوید، تنها، واسطه ای برای همیشگی ساختن چنین رابطه ی ویژه ای از وابستگی است که ظاهر فریبنده ی یک دادو ستد [ویا] قرارداد میان صاحبان کالا را به آن می بخشد که [توگویی] دارای حقوقی مساوی هستند و با آزادی و برابری رودر روی هم قرار می گیرنده (۲۳۵).

در برابر چنین پیش زمینه ی اجتماعی - اقتصادی و با وجود قدرت واقعی خود فرآیند باز تولید مادی در تجزیه ی کارگران و ایجاد توهم در میان آنان، تنها یک آگاهی سوسیالیستی - آن هم به شرطی که «توده های کارگر را فرا گیرد» - خواهد توانست آلترناتیوی ماندنی از شیوه ی کنترل باز تولید سوخت و ساز اجتماعی به وجود آورد. بنابر این در پروژه ی سوسیالیستی اصلی و اوئیه، سازماندهی کارگران پراکنده از هم و تجزیه شده و تبدیل آن ها به نیروی جمعی و مؤثری با آگاهی طبقاتی، وظیفه ی تأریخی سرنوشت سازی بود - نقشی که برای ما تا پایان نظام سرمایه نیز چنین باقی خواهد ماند. سوسیال دمو کراسی اصلاح طلب غرب اما، نه تنها آشکارا در تحقق چنین کاری درماند، بلکه به عکس با گذشت زمان، احزاب بین الملل دوم به طور هرچه فزاینده تر از طریق غصب نقش رهبری و مختص کردن هرگونه مخالفت با نظام به صورت مشروع و با اصلاح در قمالانه به تجزیه ی کارگران و حفظ تقرقه در میان آنان کمک کردند. هرگونه اعتراض می بایست سخت محدود به حدودی باشد که بتواند در محدوده ی «مهد کودک پارلمان» بماند و اختلالی در رابطه ی قدرت موجود میان سرمایه و کار به وجود نیاورد. به این ترتیب با خلع سلاح کارگران و غیر قانونی ساختن هرگونه اعتراض خود انتیخته ی طبقه ی تارگر، کارگران و غیر قانونی ساختن هرگونه اعتراض خود انتیخته ی طبقه ی تارگر، کارگران هعروم شده از صقوق خود وا، عملاً به عنوان «رأی دهندگانِ دمو کراتیک» به احاکمیت لجام گسیخته ی سرمایه تسلیم نمودند.

در این جا اما، لازم است تأکید گردد که ساختارهای بازتولید مادی نظام اجتماعی موجود ، در

این فرآیند سرنوشت ساز تباه شدن سوسیال دموکراسی اروپا - از پیکربندی اولیه به عنوان نیرویی متعهد به رهایی طبقه ی کارگر، به میانجی ، واسطه و به عنوان سازمانی که هنوز منادی برقراري سوسياليسم در موقع مناسب و از طريق اصلاحات تدريجي بود، تا تبديل بعدي آن به یک حزب بورژوا لیبرال و علمدار حاکمیت پایان ناپذیر سرمایه با «اقتصاد بازار» تغییر نایافتنی اش - به شدت به تغذیه و تشویق چنین دگرگونی کمک کرد. بازار نه تنها تنظیم کننده ی مؤثر روابط سرمایه داری در کشورهای غربی مسلط بر جهان، یعنی جایی بود که سوسیال دموکراسی در آن جا شکوفا شد (و به راستی هم تنها در آن جا می توانست شکوفا شود)، بلکه به برکت برتری این کشورها در سلمله مراتب حاکمیت جهانی سرمایه، که توانستند امتیازهای عظیم به خود اختصاص دهند و به دلیل داشتن آن موقعیت، از طریق میانجیگری پارلمانی و اصلاح طلبانه ی سوسیال دموکراسی و اتحادیه های کارگری وابسته به آن امکان دادن امتیازاتی نسبی و دفاعی به طبقه ی کارگر این کشورها (یا دست کم بخش هایی از آن) از طریق میانجیگری پارلمانی و اصلاح طلبانه ی سوسیال دموکراسی و اتحادیه های کارگری وابسته به آن را نیز پیدا کردند. اصل بدیهی و راهنمای سوسیال دموکراسی اصلاح طلب این بود که حاکمیت بی سر و صدا و آرام روابط سرمایه، هرگز به چالش گرفته نشود و به این ترتیب در ازای اصلاحاتی حاشیه ای در سطح زندگی «رأی دهندگان» - آن هم در بخش های بسیار محدودی از گرهی زمین - انقیاد ساختاری و دائم طبقه ی کارگر به سرمایه صورت گیرد، بی آنکه هرگز این سوأل پیش آید که: تا چه زمان امکان حفظ همین اصلاحات حاشیه ای وجود خواهد داشت؟ با وجود این، وسایل مادی تغذیه ی دگرگونی سوسیال دمو کراسی از تعهد اولیه اش به رهایی [طبقه ی کارگر] به بنگاه معاملاتی برای اصلاحاتِ جزییِ اجتماعی - اقتصادی که توسط «دولت های رفاه» غرب برقرار و اداره شو د، وسایلی به غایت قدرتمند بود. نیروی محرکه ی این ابزار و وسایل مادی، گسترش نظام سرمایه از «این گوشهی کوچک دنیا در اروپا» و فراگرفتن سراسر کره ی زمین زیر هژمونی چند کشور «پیشرفته ی سرمایه داری» بود. نکته ی پر اهمیت آن است که لحظه ی تاریخی اصلاح طلبی سوسیال دموکراسی، با پایان گرفتن مرحله ی گسترش سرمایه در سطح جهانی و آغاز بحران ساختاری نظام از اوائل دهه ی ۱۹۷۰ به انتهای خود رسید. در نتیجه ما باید شاهد آغاز گذراندن لوایح ضد کارگری توسط دولت های کارگری و دگردیسی احزاب سوسیال دموکرات -که پیش از آن دست کم هنوز ادعای نوعی حمایت از طبقه ی کارگر داشتند - به سازمان های سیاسی بورژوا لیبرال در سراسر اروپای غربی باشیم.

بنابراین استراتژی اولیه ی مارکس، مبنی بر مقابله با تجزیه و تفرقه ی طبقه ی کارگر، از طریق احزابی سوسیالیستی، با دیدی جهانی که می بایست مأموریت تاریخی خود را در تکامل بخشیدن آگاهی طبقاتی کارگران به صورت «آگاهی توده گیر» انجام می دادند، با موفقیت سرمایه در گسترش جهانی خود – و توانش در ایجاد توهم در باره ی روابط سرمایه داری که خود را از طریق بازار هر روز در مقیاسی وسیع تر بازسازی می کرد- ناچار بود با شکست روبه رو گردد. به همین دلیل نیز هست که «استحاله ی بخش فعال و دارای آگاهی طبقاتی پرولتاریا به صورت توده ی بی شکل رأی دهندگان» با وساطت سوسیال دموکراسی اصلاح طلب، توانست در کشورهای پیشرفته ی سرمایه داری با موفقیت همراه شود. نمونه ی بارز و مخالف آن از این بابت البته حزب «سوسیال دموکرات» لنینی بود که به تسخیر قدرت دولتی در روسیه موفق گردید. حزب بلشویک اما، استثنایی بر قاعده ی عمومی سازش سوسیال دموکراسی نبود که در غرب و زیر تأثیر گسترش بی وقفه ی سرمایه پیروز شده باشد، زیرا در کشوری که لنین موفق شد استراتژی کاملاً متفاوتی نسبت به اصلاح طلبی سوسیال دموکراسی تعقیب کند، از نظر سرمایه داری، کاملاً متفاوتی نسبت به اصلاح طلبی سوسیال دموکراسی تعقیب کند، از نظر سرمایه داری، زنجیر» آن را تشکیل می داد. کشوری که علاوه بر همه ی این ها از قضا در تخستین «جنگ بزرگ» و بی ثبات کننده ی درونی نظام، در قسرنی کسه به درسستی توسط گابریل گلکو بزرگ» و بی ثبات کننده ی درونی نظام، در قسرنی کسه به درسستی توسط گابریل گلکو بزرگ» و بی ثبات کننده ی درونی نظام، در قسرنی کسه به درسستی توسط گابریل گلکو

طبیعتاً این واقعیت که سمت گیری رادیکال احزاب سوسیال دموکرات، در تمام کشورهای سرمایه داری پیش رفته جای خود را به اصلاح طلبی کارگری هرچه آبکی تری می داد (و در پایان نیز رادیکالیسم را کاملاً رها ساخت) نشان دهنده ی بروز یک چالش عظیم برای آینده ی سوسیالیسم بود. آن چه مسأله را بدتر می کرد، این بود که احزاب بین الملل سوم - که برای زنده نگه داشتن پروژه ی سوسیالیستی اولیه مبنی بر دگرگونی انقلابی تشکیل شده بود - نیز زیر فشار همان الزامها و احکام، جا خالی کردند و موضع ملایم ترین اصلاحات ملایم را که به مدت چند ده سخت با آن مخالفت کرده بودند، پذیرا شدند. ما در فصل آینده باید با تفصیل بیشتر به این مسائل به پردازیم. آنچه در این جا مورد توجه است، عبارت از آن است که دریاییم، دلیل تلاش نظریه پردازان پرستروئیکا که ادعا می کردند دفاع آنها از سوسیال دموکراسی محکوم به شکست نظریه پردازان پرستروئیکا که ادعا می کردند دفاع آنها از سوسیال دموکراسی محکوم به شکست شروت و حقوق اجتماعی را تضمین کند و آزادی و دموکراسی را تحکیم بخشده، دلیلشان در تلاش برای حیات بخشیدن به پروژه اصلاحی خود، چه بود؟

در مقاله ای که در بالا از آن یاد کردیم و شاتالین در آن به اعتقاد بی چون و چرای خود به سوسیال دموکراسی اعتراف کرده بود، گزارشی نیز از مسکو وجود داشت که در راستای عوامفریبی های توخالی ۵ ساله پرستروئیکا اعلام می کرد: «هدف ما گرفتن همه چیز از دولت و دادن آن به مردم است» (۲۳۷)، تو گویی که اصلاح طلبان سوسیال دموکرات در هیچ جای دنیا هرگز به آن چه حتا شباهتی ناچیز به آرزوهای بزرگ «دادن همه چیز به مردم» داشته باشد، دست یافته اند!

پنداربافی های سوسیال دمکراسی نوع بازار که در جریان پیشنهادهای اصلاحی پرستروثیکا در ۱۹۹۰ مطرح شد، دارای دو اشکال یاس آور و اساسی بود. نخست آن که نظام سرمایه ی پسا سرمایه داری نوع شوروی فاقد بازار مناسب بود و بنابراین نمی توانست به تخصیص نیروی کار در جهت انجام وظایف تولیدی برپایه ی روابط قراردادی نوع بازار دست بزند. دوم آن که حتا اگر پس از چند سال - آن هم از طریق کوشش های مشترک سرمایه های خارجی و تبدیل موفقیت آمیز نمودهای شخصی بعد از انقلاب سرمایه به سرمایه داران خصوصی تمام عیار -چنان بازاری که بتواند به طور قابل تحملی عمل کند، ایجاد گردد، چنین شرایطی نیز قادر نبود آن امتیازها را که معدودی کشور سرمایه داری غرب در مرحله ی گسترش جهانی سرمایه داشتند و برپایه ی آن ثروت های لازم را برای بودجه ی بیسمه های اجست ساعی «دولت رفساه» به دست می آوردند (بودجه هایی که اکنون در همه جا به شدت در معرض خطراست)، برای نظام مابعد سرمایه داری این چنین «تجدید ساختار» شده ای تضمین کند.

اتحاد شوروی علاوه بر داشتن روابط بازرگانی، با سرمایه داری غرب در طول دهه های پس از انقلاب، دارای نوعی «شبه بازار» به شکل «گردش کالای» نیز بود تا بنا به آخرین نوشته ی استالین در باره ی اقتصاد سیاسی «کوشش های نیروی کار در فرآیند کار از طریق آن جبران شود» (۲۳۸) این بازار اما به هیچ رو نمی توانست یک بازار کار باشد. خصلت تمیین کننده ی بازار کار این است که طرفین درگیر مبادله، به طور ساده «خریداران و فروشندگانی» نیستند که بازار کار این است که طرفین درگیر مبادله، به طور ساده «خریداران و فروشندگانی» نیستند که فروشنده با دو نقش خود را با هم عوض کنند و [در نتیجه] گاه خریدار و گاه فروشنده باشند. به عکس، اینان نعودهای شغصی ویژه ی مناسبات سرمایه ای به طور ساختاری تنبیت با یکدیگر وارد یک رابطه ی قراردادی مبادله ی تجاری می شوند. در نظام سرمایه ی نوع شوروی با یکدیگر وارد یک رابطه ی قراردادی مبادله ی تجاری می شوند. در نظام سرمایه ی نوع شوروی برای رشد صنعتی که هم پیش از استالین و هم در زمان او و جانشین هایش دنبال می شد، ساله ی برای رشد صنعتی که هم پیش از استالین و هم در زمان او و جانشین هایش دنبال می شد، ساله ی بی کاری هیچ گاه در اتحاد شوروی مطرح نبود و حق داشتی شغل در سال ۱۹۳۰ حتا توسط قانون اساسی نیز تضمین گردید. اتحاد چنین روشی در قبال نیروی کار در نظام سرمایه داری نه تنها غیر اساسی نیز تضمین گردید. اتحاد چنین روشی در قبال نیروی کار در نظام سرمایه داری نه تنها غیر قابل تصور که غیر قابل تحمل نیز هست، زیرا داشتن تضمین کار از نظر قانونی، امکان داشتن هارتش ذخیره ی کار» یمنی ارتشی را که آن همه برای سرمایه سودآور است، از میان می برد و

به طور هم زمان شیوه ی ذاتاً اقتصادیِ تخصیص نیروی کار در چارچوب بازار کار سرمایه داری را خنثی می سازد. به دیگر سخن اگر در نظام سرمایه داری، حقِ داشتن کار بشواند توسط قانون اساسی تضمین و اجرا گردد، چنین چیزی بازار کار آن را مشزلزل میکند و در نهایت از میان خواهد برد و به این ترتیب شیوه ی کنشرل به طورمشخص سرمایه داری - و در درجه ی اول اقتصادی - بیرون کشیدن ارزش اضافی را غیر قابل دوام خواهد کرد.

شیوه ی سیاسی بیرون کشیدن ارزش اضافی، به طور دقیق از آن جهت در نظام سرمایه ی نوع شوروی ضروری شد، که این نظام از نظر ساختاری با مقتضیات عینی برقراری و حفظ یک بازار کار مابعد انقلابی ناسازگار بود. این است آنچه این نظام را به طور اصیل به عنوان یک نظام پسا سرمایه داری مشخص می کند، چرا که فرآیند بازتولید اجتماعی – اقتصادی آن نمی توانست از طریق سرهایه های خصوصی هنعده که به طور آشکار قابل تشخیص و به طور کارآیی فعال باشند، تنظیم گردد. قدرت دولتی، در سال ۱۹۱۷ توسط حزب بلشویک تسخیر گردید. این حزب پس از انقلاب، نه تنها کنترل کننده ی مستقیم فعالیت های دولتی شد، بلکه مسئول نظارت – چه در مجموع و چه در جزئیات ریز آن – بر فرآیند باز تولید مادی و فرهنگی جامعه نیز گردید.

چنین وضعی رابطه ی کار و سرمایه ی منحصر به فردی در جامعه ی بعد از انقلاب به وجود آورد. از یک سو نمودهای شخصی جدید سرمایه ی نوع شوروی وجود داشت که تابع قدرت مطلق برنامه ای مرکزی بودند ؛ از نظر قانونی مصون بودند و در مقایسه با هم طرازان خود در کشورهای سرمايه داري، نبي توانستند حق خود مختاري نامحدودي به عنوان تصميم گيرندگان كنترل کننده ی فرآیند تولید داشته باشند. چنین وضعی از آن جهت، شکل بازهم متناقض تری به خود می گرفت که همین افراد به طور همزمان شرکت کنندگان در اعمال شدیدترین خودکامگی و استبداد و آن نوع اراده گرایی بودند که مشخص کننده ی خصلت تصمیم گیری ها و اَعمال حزب به عنوان موجودیتی جمعی بود. از سوی دیگر، با وجود این واقعیت که حزب استالینیستی کوشش داشت با استبدادی ترین شکل - از جمله زندانی کردن و فرستادن کارگران به اردوگاه های کار اجباری - شدیدترین نوع انضباط کار را به وجود آورد و افراد کارگر در صورت تخطی، از ضوابط تعیین شده از سوی مقامات برای آنان، متهم به ارتکاب جنایت می شدند، در مناسبات سرمایه ای مابعد انقلابی اماء نیروی کار نمی توانست مطابق الگوی فرآیند کار سرمایه داری تجزیه و پراکنده گردد. تجزیه و پراکندگی طبقه کارگر که خصیصه ی سرمایه داری است، در نظام سرمایه ی پسا سرمایه داری نمی توانست چیره گردد. سه دلیل اساسی بر این مطلب وجود داشت. نخست آن که اقدام عظیم صنعتی کردن - و نیز اشتراکی کردن و صنعتی کردن اجباری - بدون اجتماعي كردن توليد به بالاترين حد ممكن تصور ناپذير بود. اين كار به طور گريز ناپذير و

مستقیم آگاهی نیروی کار را تحت تأثیر قرار می داد. دوم آن که طبقه ی کارگر پایه ی مشروعیت بخشیدن به «ساختمان سوسیالیسم» بود و تمام حرف ها در بارهی «دیکتاتوری پرولتاریا» و «نقش رهبری حزب» در آن، مجبور بود به طور کاملاً آشکار از امکان بازگشت سرمایه داری و تابمیت کار به بُت پرستی بیگانه کننده ی کالایی جلوگیری کند. حزب نیز می بایست از این جهت صلاحیت خود را توجیه و بریایه ی ادعای نمایندگی کردن طبقه ی کارگر، به خویش مشروعیت بخشد. دلیل سوم این که چرا انضباط مستبدانه ای که فرد فرد کارگران در معرض آن قرار می گرفتند، با تمام شدت نشوانست نتایج دلخواه رهبری حزب را به دست آورد، این بود که هیچگاه اقرار به این واقعیت نشد که نافرمانی کارگران، ناشی از نضاد طبقاتی است. این نافرمانی، از نظر ایدئولوژی نظام، می بایست به عنوان توطشه ی «دشمن» خیبالی قلمداد شود و به طور همزمان به افسانه ی مکمل آن یعنی وجود طبقه ی کارگر کاملاً متحدی که خود را وقف ساختمان سوسیالیسم - و از آن پس بالاترین مرحله ی کمونیسم - کرده است نیز ادامه دهد. کارگران اما، به بهترین شکل می دانستند که اگر ضوابط رابه طور وسیع و جلو روی یکدیگر زیر یا می گذارند: اگر کار خود را در سطح بسیار پایین تر از آن بهره وری که قادر به انجامش بودند، انجام می دهند؛ و اگر مشغول انواع «آهسته کاری ها» و «کار غیر قانونی در بیرون» و غیره هستند، این کارها را نه به نیابت از سوی یک دشمن خارجی اسرار آمیز، بلکه به نیابت از سوی خود و در همبستگی با یکدیگر انجام میدهند، و به همین دلیل نیز بود که در یک نظام استبدادی. نافرمانی شان می توانست امکان پذیر گردد.

خصیصه ی اساسی و تعیین کننده ی هر شکل ممکن نظام سرمایه عبارت است از : بیرون کثیدن بالاترین میزان ممکن ارزش اضافی، به وسیله ی قدرت کنترل کننده ای جدا [از تولیدکنندگان] در فرآیند کاری که پایه در انقیاد ساختاری و سلسله هراتب کار به الزام های مادی آن نوع تولید دارد که هدفش انباشت. و یا به قول مارکس دارزشی که خود را معکم چسبیده است، (۲۳۹) – در جهت تداوم بازتولید گسترده ی تروت انباشت شده است. آشکال ویژه ی نمودهای شخصی سرمایه تا زمانی که با مقتضیات ناشی از خصیصه های تعیین کننده و بنیانی نظام خوانایی داشته باشند، می توانند صور گوناگونی به خود گیرند. بنابر این در نظام نوع شوروی که وظایف کنترل کننده ی سرمایه به خود حزب و نه افرادی ویژه حتا در بالاترین سطوح حزبی (که می توانست بدون اختلالی جدی در نظام حذف گردد) واگذار شده بود، رهبران حزب تنها در مقام دستجمعی خود، نمودهای شخصی اصیل و واقعی سرمایه بودند. چنین پدیده ای هم موقعیت شخصی آنان و هم دوام پذیری اقتصادی چنین شیوه ی اعمال کنترلی را – از طریق به اصطلاح «نمایندگی» ("by proxy") و نداشتن دارایی های تضمین شده ی همیشگی، بر خلاف مدیریت در نظام سرمایه داری – مشکل آفرین می کرد. چنین تضمین شده ی همیشگی، بر خلاف مدیریت در نظام سرمایه داری – مشکل آفرین می کرد. چنین تضمین شده ی همیشگی، بر خلاف مدیریت در نظام سرمایه داری – مشکل آفرین می کرد. چنین

وضعی به وجود آورنده ی یکی از بدترین نقاط ضعفِ نظام سرمایه ی شوروی از دیدگاه نمودهای شخصیِ سرمایه در آن کشور بود. ضعف عمده ی دیگر، از همان دیدگاه عبارت از فقدان پراکندگیِ کافی و تجزیه در میان کارگران بود که تنها با ایجاد بازار کاری کاملاً مؤثر و کارآ می توانست درمان گردد.

پرستروئیکای گرباچف، کوششی برای درمانِ این دو ضعف بود. هدفِ تلاش او تغییر نظام سرمایه ی نوع شوروی بوسیله ی جا به جایی، از بیرون کشیدن کار اضافی از طریق سیاسی، به شیوه ی کنترلِ به طورعمده اقتصادی بود؛ گرچه چند سالی طول کشید تا عظمت تغییرات لازم برای این کار تشخیص داده شد و توانست بی پرده بیان گردد. حتا تا سال ۱۹۰، هنوز می بایست صحبت از پی آمدهای استثمارگرانه ی مستقیم و آشکار «خصوصی سازی» با احتیاط، مانند نزدیک شدن گربه به کاسه ی داغ آش صورت گیرد. بنابراین هنگامی که سرانجام گزافه گویی های قدیمی در باره ی «خدمت به مردم و تنها به مردم» می بایست تغییر می کرد - و البته به هیچ وجه نمی بایست کاملاً کنار گذاشته می شد - سخنگوی گرباچف و معاون نخست وزیر، آقای لتونید آبالکین، آشکار ساخت که «تصمیم قطعی قبلاً گرفته شده است، ما دیگر نمی توانیم میان دو کرسی بنشینیم» (۲۴۰). او تلاش کرد مسیر اتخاذ شده از سوی تصمیم گیرندگان را چنین توصیف کند:

«مردم می بایست می دیدند که آلترناتیو دیگری وجود ندارد. بی چنین گذاری [به «بازار آزاد»]آینده ای برای این کشور قدرتمند متصور نبود. اگر ما به نظام جدید گذار نکنیم، خود و فرزندان خود را از مزایای یک قدرت بزرگ بودن، از بودن در جایی که مردم از زندگی در آن دچار شرم نباشند، محروم خواهیم کرد. ما باید فداکاری کنیم، اما راه دیگری هم نداریم» (۲۴۱).

بگذار به مردم جایزه ی دلداری داده شود، چرا که زیر حکومت یک «ابرقدرت» زندگی می کرده اند و بنابراین باید بی هیچ گله و شکایتی، حبه تریاک «هیچ راه دیگری وجود ندارد» را به عنوان «تنها راه موجود» که رهبران، بدون حضور آنان بر ایشان تجویز کرده اند، فرو دهند، سخنگوی گرباچف در این زمان «تا آنجا پیش نرفت که از یك طبقه ی جدید گارفوها صحبت کند». او گفت «مفهوم استثمار، مفهومی بسیار حاس با بار عاطفی است» (۲۴۲). دفاع غیر مستقیم از استثمار سرمایه داری آینده، توسط آبالکین با عجیب ترین نوع استدلال و با این پرسش ارائه گردید: «آیا هرکس زندگی خود را از درآمد دیگران فسراهم کند، به طور اتوماتیک یک استثمارگر است؟ اگر این طور است در باره ی آنها که حق بازنشستگی می گیرند، چه می گیرند، چه می گویید؟» (۲۴۳) توگویی آنان که حق بازنشستگی می گیرند، تمام زندگی بالغ خود را کار

نکرده اند! آبالکین برای آن که به دفاع خود از راهی که در پیش گرفته، ظرافت و زیبایی بخشد می افزاید: «کارگران روس باید همیشه این حق را داشته باشند که با آنان مشورت شود و در تصمیم گیری ها شریک باشند» (۲۴۳). او این سخنان را زمانی به زبان می آورد که پیش از آن گفته بود: «تصمیم ها قبلاً گرفته شده» و نیز اقرار کرده بود که نقش مردم این است که: «ببینند آلترناتیو دیگری وجود ندارد»، به سخن دیگر «سهم مردم از شرکت در تصمیم گیری ها» عبارت از این بود که با پذیرش اصل «هیچ راه دیگری وجود ندارد»، اصلی که به نیابت آنان قبلاً از این بود که با پذیرش اصل «هیچ راه دیگری وجود ندارد»، اصلی که به نیابت آنان قبلاً از این بود که با پذیرش اصل «هیچ راه دیگری وجود ندارد»، اصلی که به نیابت آنان قبلاً از این بود روی آن تصمیم گیری ها «شرکت

اما آشكار است كه مسائل نمي توانست در چنين حالت برانگيخته ولي پادر هوايي ميان تصمیم های واقعی گرفته شده برای برقراری «بازار آزاد» از یک سو وگزافه گویی های ادعایی اتکام به مردم از سوی دیگر باقی بماند. در گذشته، تضاد میان وقیحانه ترین تئوری های باور نکردنی- مانند وعده ی کمونیسم تحقق یافته «برای نسل جوانتر» - و واقعیت دردناک وجود سختي هاي پايان ناپذير و كمبودهاي مادي مي توانست زير لواي اقتدار حزب **كنتول شود، ب**ي اين که البته هرگز حل گردد. نیروی کار نه تنها از طریق ماشین دولتی و نیروهای امنیتی دولت و با همکاری افراد مبلط بر مؤسسات صنعتی و کشاورزی، بلکه از طریق به اصطلاح «تسمه نقاله» ی سیاست های مرکزی - اتحادیه های کارگری و دیگر سازمان های توده ای از تحمسومول گرفته تا سازمان های زنان - و سازمان های پاثینی خود حزب در کارخانه کنترل می شد. به محض این که گرباچف و همكارانش تصميم گرفتند كه هيچ آلترناتيوي غير از برقراري «بازار آزاد»، يعني احیای سرمایه داری وجود نداشته باشد، آشکال قدیمی توجیه تصمیم گیری ها از مرکز - از طریق بحث و تصویب آن ها در سطح محلی سازمان های حزبی در کارخانه ها و کارگاه ها و جلسات «تسمه نقاله ها» - تبديل به يک تهديد بالقوه در برابر تحميل «پرستروئيکا» گرديد، و آن هم هنگامی بود که توده های مردم به رأی دادن علیه تصمیم های گرفته شده از سوی گرباچف و دار و دسته اش مبنی بر «هیچ آلترناتیو دیگری وجود ندارد» زیر عنوان «گلاسنوست» و «دمو کراسی» آغاز کردند.

بزرگترین مشکل البته از سوی خود حزب به نمایش گذاشته می شد. این مسأله به طبع موجب نگرانی رهبران اصلی حزب نبود، چرا که اینان به عنوان نمودهای شخصی مابعد انقلاب سرمایه، سخت مشتاق تبدیل خود به صاحبان خصوصی و خودمختار ثروت های اصلی اقتصادی کشور و تصمیم گیرندگان نظامی بودند که بیرون کشیدن ارزش اضافی در آن از قوانین اقتصادی تبعیت می کرد. مشکل عبارت از حزب، به مثابه ی سازمان توده ای مسلط بر جامعه ی شوروی با شیوه ی

مشروعیت آن - به نام طبقه ی کارگر و دیکتاتوری پرولتاریا - در بیرون کشیدن ارزش اضافی از طریق سیاسی بود. این نوع مشروعیت از قضای روزگار، با حاکم کردن قوانین بازار سرمایه داری که توده های مردم در آن نمی توانند هیچ گونه حق رأی منظمی حتا به مفهوم صحه گذاشتن بر چیزی داشته باشند، کاملاً ناسازگار بود. برقراری بازار کار و بنابراین قرار دادن نیروی کار در محل معرض «احکام آهنین» «عقلانیت اقتصادی» آن، تا زمانی که سازمان های غیر خزبی در محل کار و برخورد غیر قابل پیش بینی شان برجای می ماند، - برخوردی که به دنبال اصلاحات آغاز شده ی بلافاصله پس از اعلام عمومی «گلاسنوست» و «پرستروئیکا» از سوی گرباچف غیر قابل پیش بینی شده بود س به هیچ روی امکان پذیر نبود. در واقع انتقاد از «دموکراسی» از سوی «دموکراسی» از سوی شده کود سه به قبل یکی از آنان: «دموکراسی هرگز نمی تواند پیش از برقراری بازار برقرار شود. دموکراسی نتیجه ی وجود بازار است» (۴۴۵).

نکته ی مهم آن که بوریس پلتسین برای گشودن این «گره کور» از بهار ۱۹۹۱ فمالیت های حزبی را در کارخانه ها با یک فرمان به عنوان رییس جمهور روسیه ممنوع کرد. مشکل اما، بزرگتر از آن بود که بتوان آن را به شیوه ی «تدریجی و کم کم» حل کرد. برای حل معضل مربوط به رابطه میان «دموکراسی» و «بازار» به شیوه ای که مقبول دموکرات های پرستروئیکا باشد، به اقدامات جدی تر نیاز بود. بحث و جدل های آکنده از خشم، در این باره از همان سال ۱۹۹۰ آغاز شد و در ۱۹۹۱ شدت گرفت. مارشال سرگئی آخرومیف(S.Ackromeyev) مشاور نظامی گرباچف که بعد به طور اسرار آمیزی خودکشی کرد، در یک مقاله ی جدلی شدید به یکی از زرنگترین سیاستمداران بوقلمون صفت که در آن موقع نزدیک ترین مشاور پلتسین بود، با جنین لحنی حمله می کند:

«به آقای دکتر آرباتوف تبریک می گویم: او وفادارانه به نیکیتا خروشچف، لتونید برژنف و یوری آندروپوف خدمت کرد، سپس به خدمت میخائیل گرباچف در آمد: او به مدت ۲۰ سال یکی از اعضای کمیته مرکزی حزب کمونیست بود و برای پیشبرد امر سوسیالیسم کار کرد؛ و اکنون معاون پلتسین است. به نظر می رسد او سرانجام موفق به یافتن رهبری شده است که هم فکر او باشد. جالب خواهد بود بدانیم که آیا آقای دکتر آرباتوف در حزب کمونیست باقی خواهد ماند یا نه؟ » (۲۴۶).

ژنرال آخرومیف زنده نماند تا پاسخ این سئوالِ خود را، آن هم به غیر منتظره ترین شکل دریافت دارد. نشان به آن نشان که آقای دکتر آرباتوف، مجبور به ترک حزب نشد. آن هم نه به علتی غیر قابل تصور که گویا او می خواست به یکی از تمهدات گذشته اش وفادار بماند، بلکه به علت آن که دیگر چیزی نمانده بود که او بخواهد آن را ترک کند. چرا که دبیر کل حزب، میخائیل گرباچف با یک فرمان حزب را منحل کرد. به قول رُوی مدودف، یکی از مخالفان پیشین رژیم «این یک خود کشی سیاسی است. گرباچف به مقام رهبری حزب کمونیست شوروی برگزیده شد. او با انحلال حزب، زیر پای خود را خالی کرده و بنیان مشروعیت خود را به عنوان یک رهبر از میان برده است. آیا می توان تصور کرد که جولیو آندرئوتی، حزب دموکرات مسیحی ایتالیا را غیر قانونی اعلام کند؟ اگر چنین کند، روز بعد او را وادار به استعفا از دولت خواهند کرد. این است آنچه بر سر گرباچف خواهد آمد» (۲۴۷). گرباچف البته با انتصاب خود به مقام ریاست جمهوری اتحاد شوروی، فکر می کرد پیش بینی های لازم را در جهت حفظ بالاترین مقام سیاسی تصمیم گبرنده، کرده است. صرف نظر از این که بر سر حزب چه خواهد رفت. محاسبه ی غلط او اما در آنجا بود که تصور فروپاشی خود اتحاد شوروی را نکرده بود.

آنچه مسأله را به اوج خود رساند، عبارت از شكست فاجعه بار سیاست های پرستروئیكای گرباچف و موفقیت احتمالی خواست گسترده ی مردم مبنی بر گزیدن كسی دیگر به جای او به مقام دبیر كلی حزب بود. شگفت آن كه این مقام او تنها با فرمان یلتسین علیه سازمان های حزبی كارگاه ها نجات یافت. مدودف روند وقوع حوادث را چنین بیان می كند:

«او [گرباچف] را در همان کنگره ی ماه ژوئیه از کار برکنار می کردند. من برای اثبات این مسأله، اطلاعات کافی در اختیار دارم، ده ها قطعنامه از کمیته های محلی به دست دبیر کل حزب رسیده بود، شصت در صد این ها خواستار برکناری گرباچف از مقامش بودند. بسیاری از آنان خواهان اخراج او از حزب بودند. مثل روز، روشن بود که همه اعتقاد خود را به او از دست داده بودند. در این هنگام اما، یلتسین اعلام استقلال خود را صادر کرد و همه از این که چه خواهد بودند، در این هنگام اما، یلتسین اعلام استقلال خود را صادر کرد و همه از این که چه خواهد شد، می ترسیدند. او ممنوعیت فعالیت حزبی در کارخانه ها را آغاز کرد. بسیاری از رؤسای حزب فکر می کردند باز هم گرباچف تنها کسی خواهد بود که می تواند رزق و روزی شان را حفظ کند، این است دلیل آن که آن ها بلافاصله او را از کار برکنار نکردند. تشنج اما، به غایت شدید بود» (۲۴۸).

فرمان انحلال حزب بلافاصله پس از کودتایی صورت گرفت که گرباچف شگفت آورترین نقش را در آن بازی کرد. هنگامی که دبیر کمیته حزبی در مسکو دستگیر شد و جلو دوربین از او پرسیدند نقش او در «کودتا» چه بوده است؟ او جواب داد: «کدام کودتا؟ این یک سیاه بازی بود». به هرحال اما، ماهیت کودتا هرچه بوده باشد، آنچه در مورد افراد دست گیر شده گفته می شود چنین است:

«مدتی است در مسکو این شایعه وجود دارد که محاکمه ی رهبران کودتا در پشت درهای

بسته انجام خواهد شد ... دادگاه اگر حقیقت، تمام حقیقت و هیچ چیز جز حقیقت رادر باره ی «توطئه» رهبران شوروی» بر ملا نکند، هم این دموکراسی نوپا و هم اعتبار دو پرزیدنت - گرباچف و یلتسین - ممکن است به طور جبران ناپذیری آسیب ببیند ... بنا به روایتی، محفل بالاترین رهبران که از وقوع کودتا اطلاع داشته اند، بسیار فراتر از معدودی می رود که اکنون در مرکز شماره ۴ رماند (Remand) بازداشت هستند و شامل خود گرباچف هم می شود... احتمالاً اسرار موجود در حوادث ماه اوت بیش از آنست که حتا در صورت وجود یک محاکمه ی باز و آزاد هر گز بتوان برای همه ی سوأل ها پاسخی یافت. حدس و گمان هایی نیز مبنی بر آن وجود دارد که سه نفر از توطئه گران اصلی کودتا مدت زیادی زنده نخواهند ماند: مردم می گویند وجود دارد که سه نفر از توطئه گران اصلی کودتا مدت زیادی زنده نخواهند ماند: مردم می گویند یکی از آن ها ممکن است در اثر سکته ی قلبی یا مغزی در گذرد، دیگری از سیروز کبد خواهد مرد و به سلول سومی، مقداری سم به طور قاچاقی وارد خواهد شد. با توجه به یک سلسله خود کشی ها که بلافاصله پس از کودتا روی داده است، (۲۴۹) اتفاقهای بالا نیز خیلی غیر محتمل به نظر نمی رسد» (۲۵۰).

طبیعتاً، «حقیقت، تمام حقیقت و هیچ چیز جز حقیقت در باره ی توطئه ی رهبری شوروی» با محاکمه ای که به راستی نمی توان محاکمه نامید، هرگز بر ملا نشد. همان گونه که پیش بینی می شد، محاکمه ای هم نمی توانست وجود داشته باشد، چرا که متهمان تهدید کرده بودند اسرار فراوانی را در باره ی آن عاملان واقعی که هرگز محاکمه تشدند، افشا خواهند کرد. حقیقت آنچه را که در ماه اوت ۱۹۹۱ در مسکو روی داد اگر هرگز بتوان فهمید، زمانی بسیار طولانی انتظار برای آن لازم است . آن چه اکنون می توانیم از خود بپرسیم، این است که: دست آورد واقعی آنچه رخ داد چه بود؟

جا به جایی مقام های مسئول از گرباچف و همکارانش به «دموکرات ها» ی نوع یلتسین، تأکیدی بر ابلهانه بودن اعلام های مکرر و بی پایان گرباچف بود مبنی بر این که « هیچ آلترنانیو دیگری وجود ندارد». و این بلاهت ابتدا با کنار زده شدن سرچشمه ی این افکار داهیانه و سپس بازنشسته شدن او، درست مانند روح همزادش در انگلیس، یعنی مارگارت تاچر به اثبات رسید. از آن مهم تر اما، انحلال حزب کمونیست شوروی به فرمان دبیر کل آن حزب بود. چرا که با این کار مانع اصلی بر سر راه مسیر انتخاب شده، یعنی احیای سرمایه داری از طریق ایجاد بازار کار و کالا از میان برداشته شد.

حذف ابهام ها، از طریق حذف آشکالِ قدیمیِ مشروعیت بخشیدن به نظام سرمایه ی مابعد انقبلاب و بازشدن راه برای تبدیل نمودهای شخیصی سرمایه ی نوع شوروی به سرمایه داران خصوصیِ تمام عیار اما، به معنای آن نیست که احیای سرمایه داری در اتحاد شوروی سابق، به

طورحتم به پیروزی خواهد رسید. آنچه مسلم است این است که نه تنها اصلاحات نوع پرستروئیکا، بلکه نظام استالینی پیش از آن نیز با شکست روبه رو شد. این دو شکست اما، هر چه هم پر هیاهو باشد، به معنای رسیدن به یک پیروزی نیست. زیرا لااقل تاکنون و با گذشتن بیش از ۱۲ سال از زمانی که گرباچف به عنوان رهبری «که می توانیم با او کار کنیم» مورد مرحمت مارگارت تاچر قرار گرفت هم چنان هیچ بك از مشكلات وخیم كه نظام پسا سرمایه داری شوروی گرفتبار آن بود، حل نشده است.امروزه، باوجود آنکه هنوز پی آمدهای بیکاری فاجعه باری که حاکمیت کامل قوانینِ بازار بر تولید کالا و بازار کارِ وابسته به آن لاجرم به دنبال خواهد آورد، به هیچ رو خود را آشکار نکرده است وبرغم «توصیه های عُقلایی اقتصادی» که دائم از غرب و به ویژه از دبیران و نویسندگان اصلی اکونومیست لندن می رسد، بُحران موجود در آن کشور به مراتب وخیم تر از پیش است. تنها تجدید ساختاری که تا اندازه ای شانس پیروزی بی دردسری داشت، عبارت از آن نوعی بود که می بایست احکام بنیانی نظام بازتولید بعد از انقلاب و فرآیند کار متضاد و خصمانه ی آن نظام را تغییر می داد. اما با وجود این واقعیت که پارامترهای اصلاحات «پروستروئیکا»، پیش فرض خود را بر ادامه ی حاکمیت سرمایه ی مابعد انقلاب گذاشته بود، دنبال کردن چنین مسیری آشکارا امکان پذیر نبود. پرستروثیکایی که بی مشارکت مردم و عليه مردم بود، لاجرم مي بايست شكست مي خورد. اكنون حتا مجله ي اكونوميست تنها می تواند «ساختمان دردناک سرمایه داری» را وعده دهد. اما، «حقیقت، تمام حقیقت و هیچ چیز جز حقیقت» از این لحاظ شامل این نتیجه گیری بسیار غیر اطمینان بخش [برای اینان] نیز هست که طنین درد «ساختمان دردناک سرمایه داری» پیش بینی شده، بسیار فراتر از مرزهای اتحاد شوروی سابق خواهد رفت.

## پانویسها

- ۱ مارکس، گروندریسه (به زبان انگلیسی چاپ ینگوئن ) صفحات ۸۸ ۴۸۷
  - ۲ ماركس، سرمايه ، جلد اول ، صفحات ۵۸ ۳۵۷
    - ۳ همانجا، صفحات ۵۹ ۳۵۸
    - ۴ ماركس، گروندريسه ، صفحه ۴۸۹
      - ۵ همانجا، صفحه ۵۱۲
      - ۶ هما نحا، صفحات ۹۵ ۴۹۱
- ۷ همانجا، صفحه ۴۸۸ ملاحظه می کنیم که اصطلاح و از پیش تعیین شده ، توسط شخص مارکس، که این همه متهم به «جبر گرایی خام اقتصادی» می شود، به منظور تأکید، با حروف ایتالیک (کج) نوشته شده.
  - ۸ مجموعه آثار مارکس و انگلس به زبان انگلیسی جلد پنجم ، صفحات ۹ ۴۸
- ۹ «ارضای نخستین نیاز، عملِ برآوردن نیاز و ابزار به دست آمده برای ارضای آن، به نیازهای تازه منجر می شود؛ و این ایجاد نیازهای جدید نخستین عمل تاریخی است » (همانجا ، صفحه ۴۲)
  - ۱۰ مجموعه ی آثار، حلد ۶، صفحه ۱۲۷
- ۱۱- « از آنجا که صنعت دستی (Handicraft) زیربنای صنعت کارگاهی (Manufactor) میچ چارچوب و است و از آنجا که سازو کار (مکانیسم) صنعت کارگاهی در مجموع دارای هیچ چارچوب و محدوده ای جز خود کارگران نیست، بنابراین سرمایه مجبور است، پیوسته با نافرهانی کارگران دست و پنجه نرم کند. به قول آقای Ure «واقعیت این است که هرچه کارگر ماهرتر باشد، به همان اندازه نیز می تواند با ارائه تر و سرکش تر باشد و بدیهی است به همان اندازه نیز به عنوان جزئی از یک سیستم مکانیکی، کم تر مناسب به کار گرفته شدن است... او می تواند به کل این سیستم ضربه وارد کند». بنابراین در تمام طول دوران صنایع کارگاهی با اظهار نارضایی از عدم رعایت انشباط از سوی کارگران مواجه هستیم» (مارکس، کاپیتال، جلد اول سواپ مسکو صفحه ۳۶۷).
- ۱۲ پُل باران اقتصاد سیاسی رشد (به زبان انگلیسی) چاپ مانتلی ریویو ۱۹۵۷ -صفحه XX.

۱۳ - مارکس، سرمایه، جلد اول (به زبان انگلیسی) صفحات ۳۲ - ۳۲۱

۱۴ – مجموعه ی آثار، جلد ۶، صفحه ۱۳۴

۱۵ - گروندریسه - چاپ ینگوئن ، ۱۹۷۳ - صفحه ۲۹۶.

۱۶ - همانجا، صفحه ۲۰۱ - ۳۹۹

۱۷ - در این رابطه به اثر کلاسیک هَری برپورمن، زیر عنوان :

(Laber and Monopoly capital: The Degradation of work in 20th century-1974- Monthly Review).

و مجموعه ي مقالات زير عنوان :

(Technology, The laber process and working class - Monthly Review Press - 1976)

هم چنین به شماره ی ویژه ی نوامبر ۱۹۹۴ مجله مانتلی ریویو به مناسبت بزرگ داشت کتاب هری بربورمن مراجعه شود.

۱۸ - افسانه ی مجیزگویان در باره «حاکمیت مصرف کننده» را با واقعیت چنین دگرگونی هایی مقایسه کنید.

۱۹ - چارلز بَبج ( Charles Babage )، متفکری دوراندیش و دارای علائقی عمیق به مسائل عملی بود. او طرفدار بهره گیری تولیدی از انرژی امواج دریا، آن هم در دهه ی سوم قرن ۱۹ بود. ببج بنیان گذار «علم شمارش» بود و حتا اولین کامپیوتر (مکانیکی) را ساخت، منتها مقیاس مورد نظر او برای ساختن آن، چنان عظیم بود که اتمام آن را ناممکن ساخت. او در سال ۱۸۱۶ عضو «جامعه سلطنتی» انگلیس شد، اما به شدت به شیوه ی گردش کار این بنیاد (به دلیل دخالت اشراف در آن) انتقاد داشت. از این رو به بنیان گذاری «انجمن بریتانیایی»، چون بدیلی در برابر «مجمع سلطنتی» (سال ۱۸۳۱) به صورت نهادی مردمی تر برای پیشبرد امر دانش کمک فراوان کرد. کتاب او زیر عنوان «در باره ی اقتصاد، ماشین و صنایع» با موفقیت فراوان روبرو شد. در براد نسخه چاپ اول آن در همان ماه های اول پس از انتشار در ۱۸۳۲ به فروش رسید. چند هزار نسخه ی دیگر نیز در ماه ها و سال های بعد به فروش رفت. و این به رغم انتقادهای شدیدی بود که او در چاپ های بعدی کتابش از رفتار مشکوک «تجارت» و فعالیت های انحصاری آن می کرد.

۲۰ چاراً زَبِج - در کتاب «در باره ی اقتصاد، ماشین و صنایع»، چاپ چهارم - چاراز نایت، لندن - ۱۹۳۵ - صفحه ۱۱ و ۱۲.

۲۱- همانجا، ص ۶،

۲۲- همانجا، ص ۸ .

۲۲- همانجاء ص ۲۹۷ .

۲۴- همانجاء ص۲۸۵ .

**۲۵- همانجا،** ص ۲۸۶.

۲۶- همانجا، ص ۲۹۲ .

۲۷- همانجا، ص ۱۵۰.

۲۸- همانجاء ص۱۴۸ - ۱۴۹ .

۲۹- بیج را حتیا می توان بنیان گذار علم مدیریت - آن هم ۸۰ سال پیش از فردریک تیلور (F.W. Taylor) - دانست. تفاوت دیدگاه های این دو را تا حدی می توان به حساب مرحله ی بسیار پیشرفته تر تکنولوژی سرمایه داری در زمان تیلور گذاشت. از آن مهم تر اما، تفاوت شیوه ی برخورد آنها با اتحادیه های کارگری یا «اتحاد به ها» (Combinations) است. زیرا، در حالی که بیج در صدد برداشتنِ موانع و محدودیت های ساختگی از سر راه این اتحادیه هاست - حتا باوجود این که او اعتقاد راسخ دارد که در «نظام جدید صنعتی» هیچ نیازی به «اتحادیه های» جداگانه کارگری نخواهد بود- تیلور، دشمن سرسخت اتحادیه های کارگری است.

ببج با تأکید دائم بر اهمیت اندازه گیری های دقیق و محک زدن به صحت پدیده ها، کوشش داشت برتری تولیدی ماشین ها را به چنان شکل بهینه یی در آورد که تسلط کنترل آن ها بر عاملِ انسانی تثبیت گردد. او فرایند این کار را چنین توضیح می دهد:

«امتیاز بزرگی که می توان از ماشین به دست آورد این است که، می توان مانعی در برابر بی دقتی، تنبلی و تقلب عاملِ انسانی به وجود آورد.. مفید ترین ترفند از این نوع شاید ابداعی باشد که کمک کند تا پی بریم یک نگهبان تا چه اندازه گوش به زنگ کار است. این ابداع عبارت از دستگاهی است متصل به ساعتی دیواری که در اطاقی غیر قابل دسترس نگهبان قرار دارد. این نگهبان موظف است ضمن گردش های خود، هر ساعت یک بار ریسمانی را که در نقطه ی معینی در مسیرش قرار دارد، بکشد. این ابزار که به درستی «خبر چین» نام گرفته است، صاحب کارخانه را آگاه می کند که آیا نگهبان گردش های مربوط را ضمن شب انجام داده است یا نه، و اگر نداده، این وقفه در چه ساعتی بوده است» (همانجا صفحه ۵۴ – ۵۵)

در مجموع اما، برخورد او با کارگران، برخورد یک «سرمایه دار روشن ضمیر» است. بطوری که استشمار مضاعف کارگران را از طریق وادار ساختن آنان به خرید مایحتاج خود از فروشگاه های داخل کارخانه با قیمتهای سرسام آور، به شدت محکوم می کند. و (گرچه به شکل ساده لوحانه) طرفدار انجام اقداماتی برای تخفیف رنج های شدیدی است که کارگران بیکار در مواقع

«اشباع بازار» تحمل می کنند. ببج حتا با ارائه پیشنهادی کاملاً آرمان گرایانه برای ایجاد «یک نظام جدید صنعتی»، ناخواسته نشان می دهد که تخیلات مربوط به برقراری نوعی «سرمایه داری مشارکتی و مردمی» از همان آغاز دوران سرمایه داری وجود داشته است. او نیکی های نظام مورد نظررا چنین توصیه می کند:

«من بر این باورم، که هرکشوری نظامی از این نوع برای گردش کار صنایع خود اتخاذ کند، قدرت تولید آن، به طور وسیع افزایش خواهد بافت؛ و کشور ما به دلیل هشیاری طبقه کارگرش و سطح بالای دانش این طبقه بیش از هر کشور دیگر، ابزار و وسایل پیاده کردن چنین کاری را دارد».

«این سیستم به طبع در شهری بزرگ و با پیوستن جمعی از آینده نگرترین و فعال ترین کارگران آغاز خواهد شد. نمونه ی آن ها درصورت موفقیت، توسط دیگران دنسال می شود. سپس سرمایه داران کوچک به آن ها خواهند پیوست. افزایش چنین کارخانه هایی ادامه خواهد یافت تاحدی که رقابت، سرمایه داران بزرگ را نیز وادار خواهد کرد همین سیستم را اتخاذ کنند. در نهایت تمام استعدادهای همه ی انسان های دست اندر کار صنعت، بر روی یک هدف متمرکز خواهد شد که: هنر تولید فرآورده ی خوب با ارزان ترین هزینه ی ممکن است» (VIII).

از آنجا که بیج بر این باور است که تضاد میان کار و سرمایه موجب ضایعات فراوان و پیچیدگیهای غیر ضروری می شود، دلیل اصلی او برای پیاده کردن نظام جدید خود ، برطرف کردن این تضادهاست. نظام او به صورت یک مؤسسه ی تعاونی، مرکب از بهترین کارگران (که پس اندازهای خود را سرمایه گذاری می کنند) و برخی از سرمایه داران کوچک، کار خود را آغاز می کند. و در دفاع از این نظام می نویسد:

«یکی از نادرست ترین و ناگوارترین عقایدی که بر کار گرانِ بسیاری از کشورهای صنعتی غالب است، این است که منافع آنان با منافع کارفرمایان در تناقض است. پیامد چنین چیزی آن است که گاه به ماشین های ارزشمند بی توجهی می شود و حتا گاه در خلوت به آنها آسیب وارد می آید. در مورد اصلاحاتی که از سوی صاحب کار صورت می گیرد، نیز قضاوت درستی نمی شود و استعداد و تیزبینی کارگران در راه بهبود فرایند کاری که به آن گمارده شده اند به کار نمی رود» (همانجا، صفحه ۲۵۰). او مزیت های سیستم پیشنهادی خود را چنین جمع بندی می کند:

«نتایج چنین ترتیباتی در کارخانه به قرار زیراست.

۱- هر فرد مشغول به کار در مؤسسه دارای منافع مستقیمی در رونق کار آن خواهد بود، چرا

که هر موفقیت یا شکست، تقریباً بلافاصله در پرداخت حقوق او تأثیری مشابه خواهد گذاشت.

 ۲ - هر فرد دست اندر کار در کارخانه در پیش گیری از هرگونه اتلاف یا اختلال در کار هریک از قسمت های کارخانه منافع بلافصلی خواهد داشت.

۳ -مجموع استعدادهای افراد با تواناییِ کامل متوجه بهبود کارتمام بخشها خواهد گردید.

 ۴ جز کارگرانی با خصلتها و کیفیات برجسته، هیچ کس در چنین مؤسسه ای راه نخواهد داشت.

۵ - اگر به هر علتی وضع «اشباع» در بازار پیش آید، در جهت کاهش هزینه ی تولید مهارت بیشتری به کار خواهد رفت.

9 - امتیاز دیگری که کم اهمیت نیست، عبارت از حذف کاملِ هرگونه دلیل واقعی یا خیالی برای ایجاد هانحادیه (کارگری) خواهد بود. بدین ترتیب، کارگران و سرمایه داران، چنان در هم خواهند آمییخت و چنان منافع مشترک آشکاری خواهند داشت و مشکلات و گرفتاری های آنها به طور متقابل چنان قابل درک خواهد بود که به جای ایجاد اتحادیه به منظور فشار بر یکدیگر، تنها اتحادیه ای که وجود خواهد داشت، عبارت از قوی ترین اتحاد میان دو طرف برای چیرگی بر مشکلات مشترک آنها خواهد بود» (همانجا صفحه ۲۵۷)

ببج البته به هيچ رو از ديدن اين واقعيت ناتوان نيست كه:

«قانع کردن سرهایه دار بزرگ به وارد شدن در هر سیستم که شیوه ی نقسیم سودها را تغییر دهد، کار مشکلی خواهد بود. بنابراین انجام هر تغییری را باید از سرمایه داران کوچک، یا قشر بالای کارگرانی که دارای دو خصلت فوق هستند، انتظار داشت» (همانجا، صفحه ۲۵۴)

او به درستی پی برده است که کاهش سهم سرمایه دار از سودهای حاصله - واقعیستی که او به راحتی می پذیرد، در اثر طرح پیشنهادی وی الزاماً روی خواهد داد - می تواند موانع بزرگ بر سر راه اتخاذ چنین سیستمی به وجود آورد. اما، تلاش دارد با پیشنهاد یک «تأثیر فرضی» که (در آرزوی او) توانائی حل مسأله را دارد، بر این مشکل فائق آید:

«یکی از مشکلات موجود بر سر راه چنین سیستمی این است که سرمایه داران به تصور آن که کارگران سهم بیش از اندازه بزرگی از سود را به خود اختصاص می دهند، از دست یازیدن به این کار ترس خواهند داشت؛ و این حقیقت دارد که کارگران، در آغاز سهم بزرگتری از سود خواهند برد. اما به طور هم زمان، فرض بر این است که شیوه ی عمل کل سیستم چنان است که مجموع سود را به طور چشم گیری افزایش خواهد داد، و در این صورت سهم کوچک تری که در آن موقع به سرمایه اختصاص داده می شود، در واقع بیش از سهم بزرگ تری است که در سیستم کنونی به

دست میآورد، (صفحه ۲۸۵)

فردریک تیلور، در واقع با نسخه برداری تقریباً کامل از بیج است که پیش نهاد می کند: «انقلاب بزرگی که با انجام مدیریت علمی در شیوه ی تفکر دو طرف (کار و سرمایه) روی خواهد داد این است که هر دو، چشم از تقسیم مازاد (سود) به عنوان مهم ترین موضوع برمی دارند و به اتفاق یکدیگر توجه خود را به بالا بردن حجم سود معطوف خواهند کرد تا جایی که مقدار این سود آن چنان بزرگ خواهد شد که دیگر نیازی به جنگ و دعوا بر سر چگونگی تقسیم آن نمی ماند » پنان بزرگ خواهد شد که دیگر نیازی به جنگ و دعوا بر سر چگونگی تقسیم آن نمی ماند » (کتاب «متفکران مدیریت» تألیف آنتونی تیلت، توماس کیمپنر و گوردون ویلز – انتشارات پنگوئن – ۱۹۷۰ – صفحه ۸۸)

تفاوت بزرگ در آن است که طبق پیشنهاد بیج، کارگران با شرکت در نوعی نظام «تعاونی» با سرمایه داران، تا حدی در کنترل امور دخالت دارند، در حالی که در سیستم تیلور، اثری از دخالت کارگران در امور دیده نمی شود.

غیر واقعی بودن ناکجا آباد ببج اما، تنها ناشی از نانوانی او در درک ریشه های تضاد میان کار و سرمایه و آشتی ناپذیری نهایی این دو نیست. آن چه به همان اندازه اهمیت دارد، این است که او از درک گرایش سرمایه به تمرکز و تراکم و فهم این واقعیت ناتوان است که تا زمانی که در چارچوب نظام سرمایه بمانیم، بر سر راه این گرایش هیچ مانع پایداری نمی توان گذاشت.

او با تصور بازگشت به صنعت خانگی (درست مثل بعضی ها که امروز از «اقتصاد کلبه ای» (Cottage Economy) به کمک تکنولوژی کامپیوتری در آینده صحبت می کنند)، حتا در صدد ابداع نوعی نیروی تکنولوژیک ضروری و هم ساز با ناکجاآباد سازمان اقتصادی خویش است. تو گوئی که تمرکز هرچه بیشتر ثروت صرفاً نتیجه ی عوامل تکنولوژیک است:

«اگر بتوان شیوه ای برای انتقال نیرو به جاهای دور دست، بی اتلاف انرژی در اثر اصطکاک کشف کرد و به طور هم زمان مقدار انرژی مصرف شده در هر لعظه ی معین را اندازه گیری کرد، احتمال دارد تغییر چشم گیری در بسیاری از بخش های سیستم کنونی صنعت صورت بگیرد. در آن صورت می توان چند موتور مولد نیروی مرکزی در شهرهای بزرگ مستقر ساخت و هر مقدار انرژی که برای انجام کار هر کارگری لازم است به خانه اش فرستاد. بدین ترتیب – و در صورتی که این کار سودآور تر باشد – ممکن است در مواردی چنان تغییراتی به وجود آورد که بتوان از سیستم صنایع بزرگ به نظام صنعت خانگی برگشت، (همانجا، صفحه ۲۹۰).

همان گونه که همه می دانیم، درست برخلاف انتظار ببج، کشف الکتریسیته و برقراری شبکه های نیرو - هم شبکه های برق و هم گاز - چه در سطح ملی و چه بین المللی، نه تنها موجب عدم تمرکز و برگشت به «صنعت خانگی» نشد، بلکه به تمرکز و تراکم هرچه بیشتر صنایع در نظام

سرمایه داری کمک فراوان کرد.

۳۰- «رساله در باره ی تاریخ جامعه ی مدنی» (۱۷۶۷) نوشته آدام فرگوسَ - انتشارات دانشگاه ادینبورگ (۲۴۵).

۳۳- «قصه ی زنبورها : یا فساد خصوصی و منافع عمومیِ آن»، نوشته ی برنارد مندویل - چاپ پنگوئن، ۱۹۷۰، صفحه ۳۶۹

۳۴- مندویل از کنار زدن معنویات اخلاقی به نفع نظریه ی «ننگین» و دنیوی نیکی وبدی که در چارچوب کمک به افزایش ثروت جامعه بگنجد، اباثی ندارد.

«مذهب یک چیز و کسب و کار چیز دیگری است. کسی که هزاران همسایه ی خود را می آزارد، اما پیچیده ترین دستگاه را اختراع می کند، به درست یا به غلط، بهترین دوست جامعه است» (همانجا، صفحه ۳۵۸)

به همان گونه، از نظر او «مردمداری» خصلتی نیست که طبیعت از راه نیکی در انسان به ودیعه گذاشته باشد، بلکه ثمره ی برخورد عوامل مختلفی است که با تلاش به دست می آید. چرا که : «مردمداری انسان تنها برخاسته از این دو چیز است: یکی اهیال گوناگون او و دیگر، آن هقاوهت دانهی،که هنگام کوشش خود برای برآوردن این امیال با آن روبه رو می شود» (هسانجا، صفحه ۳۴۷).

برداشت مندویل پیرامون این موضوع در جمله ی زیر خلاصه می شود :

« من از آن رو به خود می بالم که نشان داده ام ، نه خصفتهای ععبت آهیز و احساسات عهربانانه و نه نیکی های واقعی جزو طبیعت انسان است. بلکه آن ها را می توان از راه کاربرد خود و پرهیزگاری به دست آورد، و آنچه بر شمردم بنیان جامعه است. اما آنچه ما زشتی و فساد در این جهان - چه از جهت اخلاقی و چه طبیعی - می خوانیم، همان اسم اعظمی است که ما را موجوداتی مردمدار می کند - بنیان استوار و محرک و تکیه گاه تمام کسب و کارها و حرفه ها، بی استثنا همین است: برای یافتن منشاواقعی تمام هنرها و علوم باید در آنجا گشت ؛ در آن لحظه که شیطان صفتی از حرکت بازماند، جامعه یا به تباهی کشیده می شود و یا به کلی نابود می گردد» (صفحه

۲۵- هیانجا، صفحه ۲۵۸

۳۶- همانجاء صفحه ۱۸۷

۳۷- همانجاء صفحه۱۹۷

۳۸- همانجا، صفحه ۸ - ۲۵۷

۳۹ - همانجا، صفحه ۳۶۵

۴۰ همانجاء صفحه ۳۶۰ – ۳۵۸

۴۱- « قناعت مانند صداقت خصلت نیک اما پست و کشنده ای است که تنها لایق جواهی کوچك و مردم آرام و صلع دوست است، مردمی که راضیند فقیر بمانند تا راحت باشند. این خصائل اما در بك کشور کبیر و پر تحولا، دیگر جایی ندارند. این نیکی رؤیایی و بیهوده برای هیچ کس کاری ایجاد نمی کند. و بنابراین برای کشوری تجارتی که شمار بسیار زیادی افراد در آن باید به نوعی به کار گرفته شوند، چیزی است که بسیار غیر مفید است. اسراف و ولخرجی، هزار جور ایداع برای جلوگیری از بیکار ماندن مردم دارد که هرگز به فکر قناعت خطور هم نمی کند. و از آ نجا که (این مردم) باید ثروت هنگفتی را مصوف کنند، طمع نیز به نوبه ی خود ترفندهای بی شماری برای ترتیب دادن این کار دارد که قناعت آن ها را ملامت می کند» (همانجا، صفحه ۱۳۵ – ۱۳۴)

در نوشته های مندویل مسأله ی تفاوت میان کشورهای ستودنی «کبیر و پر تحرک» که شیوه ی رفتار خود را بر پایه ی «فساد پنهانی» می گذارند و «کشورهای کوچک» که به پیروی از اصول نیکی به سر می برند، درونمایه ای است که بارها تکرار می شود. معیار راهنمای او همیشه مناسب بودن نیکی (یا فساد و بدی) در رابطه با گسترش تولید است. در یکی از عبارات کتابش در باره ی محدودیتهای «کشورهای کوچک»، او مدعی می شود که: «معدودی نیکی ها هست که کار برای افراد تولید می کند و بنابراین ممکن است به حال یک کشور کوچک مفید باشد. این نیکی ها اما هیچ گاه کشور کبیری به وجود نمی آورد» (همانجا، صفحه ۳۶۸).

او حتا اتخاذ «راه پر لاف و گزاف مبانه» را به دلیل زیر مردود می شمرد: «نیکی های راحت و آرامی که به عنوان بخشی از خصائل انسانی سفارش می شود، جزافزودن طغیلی ها به درد هبیج چیزنمی خورد. این خصائل می تواند فردی رابرای لذت بردن ابلهانه از زندگی در صومعه یا حداکثر برای شغل قضاوت در دهکده ای آرام آماده کند، اما هیج گاه او را برای کار و کوشش یا کسب دست آوردهای بزرگ یا ماجراهای پر مخاطره بر نمی انگیزد» (همانجا ، صفحه ۳۳۷) ۴۷- « پس، بالاترین هنر برای خوشبخت کردن یک ملت و آنچه ما آن را شکوفایی می نامیم، عبارت از فراهم کردن شوابطی است که همه ی افواد بتوانند مشغول به کار باشند. برای این کار، نخستین مسأله مورد توجه دولت، باید تشویق گوناگون ترین انواع صنایم، هنرها و صنایع دستی باشد که هوش انسان توانایی اختراع آن ها را دارد؛ دوم عبارت از تشویق کشاورزی و ماهی گیری در تمام رشته های آنست، تا آن جا که بتوان تمام کُره ی زمین را مثل انسان ها به فعالیت واداشت؛ چرا که اگر اولی پندی است خطا ناپذیر برای جلب شمار عظیمی از مردم به منظور تشکیل یک ملت، دومی تنها روش نگهداری از این مردم است. عظمت و شادمانی ملت ها را باید نتیجه ی چنین دومی تنها روش نگهداری از این مردم است. عظمت و شادمانی ملت ها را باید نتیجه ی چنین سیاستی دانست، نه قوانین بی مقدار در باره ی افراط یا امساک (که به هر حال راه خود را بر سیاستی دانست، نه قوانین بی مقدار در باره ی افراط یا امساک (که به هر حال راه خود را بر

حسب موقعیت مردم طی خواهند کرد). چرا که برغم افزایش یا کاهش بهای طلا و نقره، خوش بختی جوامع، همیشه بستگی به ثعره ی زهین و کار و کوشش هردم دارد. بهره مندی از این هردو با هم، مطمئن تر، پایان ناپذیر تر و واقعی تر از تمام گنجینه های طلای برزیل و نقره ی پوتوسی است» (همانجا، صفحه ۲۱۲-۲۱۱).

۲۲- همانجا، صفحه ۱۴۲

۴۴ – همانجا، صفحه ۲۵۰

۴۵ - همانجا، صفحه۲۵۷ - ۲۵۶

۴۶- همانجا، صفحه ۱۴۵

۴۷ - همانجا، صفحه ۲۰۰

۲۸- همانجا،

۴۹- همانجا، صفحه ۱۴۵

۵۰ - همانجا، صفحه ۲۰۹

۵۱ - همانجا، صفحه ۱۳۷ - ۱۳۶

۵۲ - همانجا، صفحه۱۸۸

۵۲– همانجا، صفحه ۱۷۴

\*۵- تعلیلی عمیق از این تعولات را می توان در کتاب: «سرمایه ی انحصاری»، نوشته ی پال سوئیزی و پال باران، انتشارات مانتلی ریویو - ۱۹۶۶ یافت. هم چنین مراجعه شود به مقاله پال سوئیزی زیر عنوان «بازگشت کنترل مالی: واقعیت یا خیال» - مجله مانتلی ریویو، جلد ۲۳ - شماره ۶، (نوامبر ۱۹۷۱)، صفحه ۳۳ - ۱

۵۵- مندویل، همانجا، صفحه ۳۶۰

۵۶- همان گونه که مارکس تأکید دارد:

«در نظام مالکیت خصوصی ... هر کس در فکر ایجاد نیاز جدیدی برای دیگری است، تا او را به گذشتها و فدا کردنهای تازه بکشاند؛ تا او را در موقعیت وابسته تری قرار دهد و به شیوه ی جدیدی از ارضای نیازهایش اِغوا کند ووی را به نابودی اقتصادیِ جدیدی بکشد. هرکس کوشش دارد نیروی بیگانهای وا بر دیگری مسلط کند تا از این راه نیازهای خودخواهانه ی خویش را برآورده سازد. افزایش کمیت اشیاه، با گسترش قلمرو نیروهای بیگانه ی مسلط بر انسان همراه است و هر کالای جدید نماینده ی توانایی جدیدی برای کلاهبرداری متقابل و غارت متقابل است. انسان به مثابه ی انسان ، هرچه بیشتر نیازمند می شود؛ اگر بخواهد بر آن موجود بیگانه و خصم چیره گردد، نیازش به پول هرچه بیشتر می شود و قدرت پول او درست به نسبت عکس افزایش

حجم تولید، کاهش می بابد: به این معنا که هرچه قدرت پول بیشتر می شود، نیازمندیش افزون می گردد، بنابراین نیاز به پول، آن نیاز واقعی است که توسط نظام اقتصادی مدرن به وجود می آید و نیاز نام برده، تنها نیازی است که این نظام به وجود می آورد، هقدار پول به میزان هرچه بیشتر به تنها خصیصه ی هؤتو آن تبدیل می گردد: پول، همان طور که همه چیز را به شکل انتزاعی آن تنزل می دهد، به همانگونه نیز در جریان حرکتش، خود را به چیزی صرفاً کمی تنزل می دهد؛ زیاده روی و افراط، هنجار حقیقی آن می شود. مسأله ای که از نظر ذهنی، بخشاً خود را با این واقعیت نشان می دهد که گسترش کالاها و نیازها به درجه ی بردگی هرچه بیشتر نسبت به این واقعیت نشان می دهد که گسترش کالاها و نیازها به درجه ی بردگی هرچه بیشتر نسبت به تمایلات تصنعی و هرچه ظریف تر، غیر انسانی تر، غیرطبیعی تر و نابکارتر سقوط می کند».

(ماركس: دست نوشته هاى اقتصادى - فلسفى ۱۸۴۴ - لارنس ويسهارت - لندن، صفحه ١١٥)

۵۷ - به پانویس ۲۶ مراجعه شود.

۵۸ سمارکس: سرمایه، جلد ۱ – صفحه ۹ – ۳۵۸

٥٩ - همانجا، صفحه ٢٥٩

۶۰ - همانجا، صفحه ۳۲۴

٤١ - ماركس: گروندريسه، صفحه ٣٣٥

۶۲ - امسانوتل والرستسین نیسز بدبخستسانه از این اصطلاح به گونه ای در خرو چارچوب توجیه گرانه اید تولوژیک از نوع و پری - پارسونی استفاده می کند و نه در راستای یک تئوری سوسیالیستی نقادانه، به طور مثال: « اگر بگوییم هدف یك تولید کننده انباشت سرمایه است، به این معناست که گفته باشیم او در پی تولید حداکثر مقدار ممکن از کالای خود و عرضه ی آن با بالاترین سود ممکن است»

(والرستين - سرمايه داري تاريخي - چاپ ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - صفحه ۲۰).

این که چنین نوشته ای تنها یک لغزش قلمیِ منفرد و بی اهمیتی نیست، از آن جا آشکار می گردد که او همین مفهوم گیج کننده را باز هم بارها و بارها در صفحات ۲۱، ۲۲، ۲۶، ۲۹ و ۵۰ کتاب فوق به کار می برد.

۶۳ - مارکس - گروندریسه - صفحه ۲۸۷

۶۴- به کار بردن جمله ی «الزام های تاریخی آن به پایان رسیده است»، حق مطلب را بهتر از «مأموریت تاریخی آن به سرانجام می رسد» ادا می کند.

۶۵- مارکس - گروندریسه - صفحه ۳۲۵

۶۶- همانجا - صفحه ۴۰۸

۶۷ - همانجا - صفحه ۴۱۰ - ۴۰۸

"The Accumulation of Capital", Routledge, اوزا لوكزامبورك: 5٨ London, 1963, P 466

۶۹- مارکس - گروندریسه ~ صفحه ۴۰۸

۷۰- به همان ترتیب نیز یک فشار عمده ی عینی در جهت مخالف، پایان سیاست توافق عمومی و نیاز به توجیه حمله به بنیان های «دولت رفاه» را به همراه می آورد: و این دوباره به معنای تغییری در الگوی توزیع است، منتها این بار از نوع محدود کننده و بر پایه ی سیاست تهاجمی دست راستی های افراطی نو. از این رو مشروعیت بخشیدن های ایدئولوژیک اخیر احکام مادی سرمایه که با شور و شوق هرچه بیشتر بازگشت به «ارزش های دوره ی ویکتوریا» را توصیه می کند، به هیچ رو تصادفی نیست، بلکه نشانه ی شدت گیری بحران ساختاری نظام است.

-٧٦ - در اين رابطه به بحث مستدل ماركس زير عنوان «به اصطلاح انباشت اوليه ي سرمايه» در فصل هشتم از جلد اول كتاب «سرمايه» مراجعه كنيد.

۷۷- در برابر افانه ی گذشت های سیاسی داوطلبانه، تأکید بر این نکته اهمیت دارد که هم این امتیازها و هم ادغام مادی و نهادی آنها در نظام، در هنگام دست یابی به آنها از آن جا امکان پذیر می شود که از قضا در راستای منافع بخش های پویا تر کل سرمایه ی اجتماعی قرار می گیرد. واقعیت تاریخی آن است که این بخش پویاتر سرمایه به آن گرایش دارد که نقش جناح هاصلاح طلب، بورژوازی و به طور موقت نقش متحد طبقه کارگر را برای تضمین شرایط کار تحمل پذیرتری بازی کند. چرا که با گذراندن قوانینی در جهت اصلاحات یک دست و لازم الاجرای این جناح «روشن ضمیر» بورژوازی از نظر رقابتی، در برابر بخشی که پویایی کم تر دارد و دیرتر حاضر می شود به اوضاع جدید تن دهد، امتیازاتی به دست می آورد. افزون بر آن، چون تحت چنین شرایطی جناح اصلاح طلب، پیشروترین عناصر بورژوازی را نمایندگی می کند، منافع خاص حرمایه به مقابه یک تمام این طبقه در مرحله ی گسترش شدید رشد آن تطابق می یابد. از این رو، سرمایه به مقابه یک تمامیت اجتماعی، «تضمین های روشن ضمیرانه» ی قوانین کارگری را در اطبق توانی با حرکت به سمت غلبه ی ارزش اضافی نسبی، نه تنها از آن جهت پذیرا می شود که به تطابق با حرکت به سمت غلبه ی ارزش اضافی نسبی، نه تنها از آن جهت پذیرا می شود که به دراحتی توان تحصل پذیرفتنش را دارد، بلکه حتا بیش تر از این جهت که فعالیت های تولیدی جدید، بر قَدرت خود می افزاید و به تحقق توان بالقوه برای رشد و گسترش جهانی تصور ناپذیری (در محدوده ی ارزش اضافی مطلق) کمک می کند.

تاکید بر نمام این مسائل از آن جهت نیست که منکر اهمیت سیاست های رادیکال شویم، بلکه بدین جهت است که اهداف استراتژیک آن را مشخص سازیم. زیرا هنگام جابه جایی به سوی غلبه ی ارزش اضافی نسبی و هم چنین برای یک دوره ی تاریخی دراز مدت پس از آن، رویارویی میان سرمایه و کار می تواند - به طور ابهام آمیزی - محدود به چانه زدن بر سر توزیع تکه های یک کیک در حال بزرگ شدن باشد، بی اینکه کوچک ترین خدشه به تداوم سرمایه به عنوان نیروی کنترل کننده ی جامعه وارد کند.

وضع اما، در هنگام یک بعوان سافتاری، یعنی هنگامی که سرمایه دیگر در شرایطی نیست که بتواند امتیازی دهد تا به طور هم زمان به نفع خودش نیز تمام شود، به طور بنیانی عوض می شود. در چنین مواقع رویارویی اجتماعی نه بر سر سهم نسبی طبقات متخاصم از کل تولید اجتماعی، که بر سر نفس مسأله ی کنترل (اجتماعی) است.

۷۳ - سیاست توافق عمومیِ سوسیال دمکراتیک و فعالیتهای سیاسی از نوع اتحادیه های کارگریِ وابسته به آن و نیز وجود سیاستهای همتای آنها، در آمریکای شمالی و ژاپن (گرچه از نظر تاریخی، با نوع اروپایی آن بسیار متفاوت بود)، همه تشکیل دهندهی بخشهای اساسی تحولات اقتصادی - اجتماعی کشورهای سرمایه داریِ پیش رفته در دوران بعد از جنگ بود.

۷۴ - مثال زنده از شرایط تغییر یافته و واکنش سرمایه نسبت به آن، گذراندن و اجرای قوانینی علیه اتحادیه های کارگری مقاوم و علیه اتحادیه های کارگری مقاوم و سرکش را از طریق اقدام وحشیانه ی انجماد کامل بودجه ی این اتحادیه هاپیش رو دارد. شاهد مثال آن بحث و جدل های اتحادیه ملی معدنچیان و اتحادیه کارگران چاپ خانه های انگلیس (SOGA & NGA) است.

چنین اقداماتی معنای «بحث و گفت و گوهای صنعتی» را به طور بی رحمانه تغییر می دهد و از این رو اتحادیه های کارگری سنتی را حتا اگر رهبری آن ها در دست افرادی با آگاهی طبقاتی و مقاوم باشد، در موقعیتی به غایت ضربه پذیر قرار می دهد.

۷۵ - مارکس - گروندریسه - صفحه ۴۰۸

۷۶ به راستی هم همان طور که «انتقال تکنولوژی» به «جهان سوم» - که این همه در باره ی آن تبلیغ می شود - شاهد آن است، امکان دارد بالاترین میزان بهره وری کار را با شدید ترین نرخ استشمار - که در مؤسسات مشابه آن در «کشورهای مادر» کاملاً تصور ناپذیر است - ترکیب کرد و از این طریق مافوق سودهای غیر قابل تصوری بیرون کشید و این سودها را با سرعت هرچه تمام تر به «کشورهای متروپل» برای سرمایه گذاری مجدد منتقل ساخت.

۷۷ - مارکس - گروندریسه - صفحه ۲۷۰

۷۸ - آناتول فرانس، آزادی و برابری دروغین جامعه ی لیبرال - دمکرات را به عنوان برابری قانونی و «بدون تبعیض» برای همه در ممنوعیت خوابیدن زیر پل، بی در نظر گرفتن این که

واقعاً چه کسی به این کار نیاز دارد، به باد مسخره میگیرد و مردود می شمرد. طنز واقعی اما آن است که، مجیز گویان نظام اجتماعی سرمایه داری، هنگامی که همین معیارها را که آناتول فرانس در اساس مسخره می کند، مطرح می سازند، در این کار خود کاملاً جدی هستند. از این رو جان لاک در تلاش برای ارائه ی نظریه ی توخالی خود، مبنی بر «رضایت ضمنی»، که منظورش مشروعیت بخشیدن به تابعیت کامل تهی دستان از نظام سیاسی حاکم برای خدمت به طبقات مسلط است، مفهوم ثروت و مالکیت را تا آنجا کش می دهد که دیگر مهم نیست «این مالکیت مربوط به زمینی باشد که به طور دائم مال اوست و به ورثه اش می رسد، یا به سکونت فقط برای مدت یک هفته در جایی و یا آن که صرفاً مسافرت آزاد روی جاده باشد؛ و شمول (مالکیت) عملاً تا آن جا می رسد که صرفاً وجود شخص در قلمرو دولت قرار گیرد» (جان لاک - «دو رساله در باره ی دولت مندنی» [Two Treaties of civil Goverment] - کستناب دوم پاراگراف ۱۱۹). در بنیان های این گونه مشروعیت بخشیدن بی شرمانه به روابط قدرت حاکم، در نظرات جان لاک، چنان میزانی از سفسطه گری توجیه گرانه مشاهده می کنیم که از طریق آن موفق می شود حقانیت توزیع نابرابر ثروت را نیز «استنتاج» کند. (همانجا، کتاب I - پاراگراف ۴۵). هدف این چنین توجیه گری مشروعیت بخش (که تابعیت کامل کارگر و استثمار او را پیش فرض قرار می دهد) نمی تواند از این فراتر برود. اما همان گونه که افسانه ی «رضایت ضمنی»، برای گریز از مشکلات سیاسی مشروعیت بخشیدن به نظام به او کمک کرد، در این جا نیز در چارچوب توجیه روابط مالکیت حاکم، فرضیه ی «رضایت عمومی در استفاده از پول» و «رضایت طرفین» در منافع عمومی پول به کمک او می شتابد. چرا که بر پایه ی چنین فرضیه ای است که به راحتی می توان استنتاج کرد «روشن است که رضایت افراد، در توافق با مالکیت نابرابر و ناموزون زمین بوده است. (همانجا، پاراگراف ۵۰).

۷۹ - جان لاک - همانجا - کتاب 1 - باراگراف ۵۰ .

۸۰ - همانجا ، پاراگراف ۴۹ - توضیح او در پاراگراف ۴۸ در باره ی جزیره ای خیالی و فاقد اشیاء طبیعی که «مناسب تأمین جایی برای پول» باشد، در خدمت همان هدف، یعنی اختراع توجیهی «طبیعی» برای روابط دست ساخته ی انسان و نابرابری محافظت شده از سوی نهادهای نظام است.

۸۱ - از این بابت، داستان «فیل سفید» تکنولوژیک، یعنی هواپیمای مافوق صوت گنکورد - ساخت مشترک فرانسه و انگلیس - و هدر دادن های بی وقفه ی تولید کنندگان آن که ضررهای کلان مالی آن توسط دولت های دغلکار، به رأی دهندگان «حاکم بر سرنوشت خود» در دو طرف کانال مانش تحمیل گردید، نمونه ی گویایی از این پدیده است، اینان در ابتدا وعده دادند ،

مجموع هزینه ی این هواپیما از ۱۶۵ میلیون لیره تجاوز نخواهد کرد. اما در واقع خرج این پروزه ده برابر بیش از تخصین اولیه شد (و البته هنوز هم هزینه آن هرسال به خرج بیت المال، در حال افزایش است). بگذریم از پیمان کاری های نظامی به غایت چرب تر و پر نان و آب تری که دائم «هزینه ی اعلام شده ی آنها با خوش بینی، بسیار پایین تخمین زده می شود» و تمام دزدی ها و دغل کاری های مربوطه، که به طور قانونی و زیر لوای «امنیت ملی»، توسط مجتمع نظامی منعتی از دیدگاه رأی دهندگان و پرداخت کنندگان مالیات مخفی می ماند.

۸۳- از این جهت تأکید بر نیاز به رعایت شروط تاریخی، اقتصادی و سیاسی دقیق، اهمیت دارد؛ چرا که «چیزها یا عوامل دیگر» که معروف حضور همگان است، هرگز واقعاً ثابت نخواهد ماند. از این رو کوشش در از میان بردنِ دست آوردهای پیشین کارگران، باید با عطف توجه به برخی موانع جدی، چه در سطح مبارزه ی اجتماعی - سیاسی و چه از نظر پویایی درونیِ نفسِ الزام های اقتصادی صورت گیرد. چارچوب کنونی بحث ما - که نکته اساسی آن، تأکید ی است بر این که به دلیل برخی تغییرات ساختاری در سیر تحول سرمایه داریِ قرن بیستم در اساس امکان پذیر شده است که در زهان طاخر حتا می توان شدید ترین اتفاقات نامساعد را، برای گرایش هایی که پیش از این به نفع سرمایه بود، تصور کرد؛ - ربطی به ارزیابی مفصل ترِ این موضوع ها ندارد.

۸۴- یکی از شوم ترین جلوه های قدرت بعد از جنگ مجتمع نظامی - صنعتی در «سنجش و اندازه گیری تولیداتش با کمیت (خود آن ها) » و تبدیل کالاهای مرگبار به تقاضاهای متناسب با آن، رشد قارچ مانند دیکتاتوری های نظامی در «جهان سوم» است که زیر قیمومت - و اکثر با دخالت مستقیم - «کشورهای کبیر و لیبرال - دمکرات» غرب و در درجه ی اول، آمریکا هستند. این مسأله به جای آن که در اصل تعجب آور و متناقض باشد، نشان دهنده ی رابطه ای ضروری است. زیرا مجتمع نظامی - صنعتی سرمایه داری پیش رفته به شدت به مفرهای نظامی - صنعتی نیاز دارد که به دلایل پرشماری قادر نیست آنها را با آشکال توجیه گرانه و مشروعیت بخشیدنهایش در درون مرزهای ملی خود به دست آورد. از این رو برغم تمام عوام فریبی ها در بخشیدنهایش در درون مرزهای ملی خود به دست آورد. از این رو برغم تمام عوام فریبی ها در باره «حقوق بشر» و «اتحاد برای پیشرفت»، ما شاهد نوعی رابطه ی بنیانی و تکهیل تنده هستیم که در آن عرضه ی کالاهای مرگبار مجتمع نظامی - صنعتی کشورهای پیشرفته ی سرمایه داری، نمی تواند «تقاضای مؤثر» ضروری، آن هم در مقیاسی هر چه فزاینده تر را در داخل کشورهای خودی ایجاد کند. اما از آن جا که دینامیسم انکشاف چنین تغییرات اقتصادی - اجتماعی و سیاسی - به ویژه در آمریکای لاتین و نه تنها در آن جا، که اغتشاش ها در فیلیپین و کره جنوبی نیزنشان داد - و پی آمد آن این احتمال را به وجود می آورد که ثبات دیکتاتوری های نظامی نیزاشان داد - و پی آمد آن این احتمال را به وجود می آورد که ثبات دیکتاتوری های نظامی

«جهان سوم» را متزلزل کند، چنین تحولاتی به ناچار بر تداوم کارآییِ مجتمع نظامی- صنعتی در کشورهای «پیشرفته» نیز اثراتی وخیم خواهد داشت.

۸۵ - در بریتانیا بیش از ۵۰٪ از پژوهشهای علمی زیر کنترل مجتمع نظامی - صنعتی است در حالی که این رقم در ایالات متحد بیش از ۷۰٪ است. و باز این در صدها در هر دو کشور در حال افزایش است.

۸۶- مارکس - گروندریسه - صفحه ۴۱۱.

۸۷- به طور مثال مراجعه کنید به مقدمه ای که لوسین گلدمن تعت تأثیر مارکوزه به کتاب: The Human sciences and philosophy چاپ Jonathan Cape London نوشته است.

۸۸- همانجا - صفحه ۱۶ - لوسین گلدمن هنگام نوشتن این مقدمه، در واقع آن چنان به تداوم نظام جدیدو «سرمایه داری سازمان یافته» اطمینان یافته بود که حتا برای برخی از مشکل آفرین ترین وجوه آن اهمیتی فراوان قائل گردید. او بر این تأکید داشت که «انتقاد ما از سرهایه داری سازمان یافته (یا اگر بخواهیم اصطلاح دیگری برای همان چیز به کار برده باشیم، جاهعهی هصوفی با جامعهی با تولید به مقیاس وسیع) هدفش برگشت به گذشته یا زیر سوأل بردن دست آوردهای مثبت جامعه مدرن (مانند بالا بردن سطح زندگی و مکانیسمهای تفظیم کنندهی آن که به جامعه اجازه می دهد به ویژه از بعران های شدید اعتراز کند و غیره) نیست» (همانجا - صفحه ۱۹). اشکال کار چنین استدلالی این است که مقولات مبهمی چون «جامعه ی مدرن»، «جامعه ی مصرفی» و جامعه ی با تولید به مقیاس وسیع» توجه نویسنده را از مهم ترین ابعاد جوامع پیشرفته ی سرمایه داری، یعنی موقعیت قدرتمند مجتمع نظامی - صنعتی که هدر دادن های فاجعه بار منابع سرمایه داری، یعنی موقعیت قدرتمند مجتمع نظامی - صنعتی که هدر دادن های فاجعه بار منابع توسط آن، از وخیم ترین بحران ساختاری حکایت دارد، منحرف می سازد. بنابرین آن چه را که مرضه کند و در مورد قدرت بر می تواند به طور یک جانبه هم چون یک دستآورد، با بنیانی استوار در واقع آمر، بر شِن بنا شده، می تواند به طور یک جانبه هم چون یک دستآورد، با بنیانی استوار مقایسه با آنچه به درستی می توان جا به جایی و عقب انداختن آنها نامید) تا حد غیر قابل تصوری مقایسه با آنچه به درستی می توان جا به جایی و عقب انداختن آنها نامید) تا حد غیر قابل تصوری به اغراق پردازد.

۸۹- مارکس – گروندریسه – صفحه ۲۱۰ .

۹۰ همانجا، صفحات ۱۰۹ – ۱۰۵

۹۱- همان گونه که مارکس در صفحه ی ۸۸۷ کتاب گروندریسه، در نقد خود از برداشت نادرست کِری (Carey) از «ناموزونی ها»یی که موجب تأسف اقتصاددانان آمریکایی هستند اشاره کرده و می نویسد: «آنچه کری درک نکرده، آنست که این ناموزونی های بازار جهانی صرفاً بیان نهایی و شایسته ی ناموزونی هایی است که به مشابه ی روابطی انتازاعی در چارچوب مقاولات اقتاصادی و یا ناموزونی هایی با موجودیتی هعلی در گوچك ترین مقیاس تثبیت گردیده است. »

به این ترتیب از نظر مارکس، احکام متضاد ساختار درونی نظام سرمایه در تمام سطوح، از کوچک ترین سطح محلی گرفته تا فراگیرترین ابعاد جهانی آن صدق می کند و از این رو مشخص کننده ی ساختارهای خُرد(Micro) و کلان (Macro) هردو در ابعاد بزرگ آن به عنوان یک نظم جهانی است. این است آنچه خدود را به صدورت "Daseinsformen" در انتزاعی ترین مقولات اقتصادی نیز نشان می دهد.

۹۲- ماركس - گروندريسه - صفحه ۵۰۴ - تأكيد از خود ماركس است.

۹۳- مارکس - نوشته های اقتصادی سال ۶۴-۱۸۶۱ - مجموعه ی آثار به زبان انگلیسی جلد ۳۴ صفحه ۳۵۹ - تأکیدها از خود مارکس است.

٩٠- همانجا ، صفحه ٣٥٥ - تأكيدها از خود ماركس است.

٩٥- همانجا ، صفحه ١٠٩ - تأكيدها از خود ماركس است.

٩٤- همانجا ، صفحه ٢٢٩ .

٩٧- همانجا ، صفحه ۴۱۳ - تأكيدها از خود ماركس است.

٩٨- همانجا ، صفحه ۴۲۶ - تأكيد از خود ماركس است.

۹۹- برای سرمایه ی ربایی به همانجا صفحه ۴۲۷ و برای سرمایه تجاری به صفحه ۴۲۸ مراجعه کنید.

۱۰۰ - همانجا ، صفحه ۲۲۹ .

۱۰۱- همان گونه که مارکس می نویسد :

«مبادله نه در میان افراد یک جماعت ، که به بیان دقیق تر، از نقطه ای که در انتهای جماعت - در مرزها، در نقاط نماس میان جماعت های مختلف - قرار دارد آغاز می گردد. مالکیت های اشتراکی اخیراً دوباره به عنوان پدیده هایی شگفت انگیز و ویژه ی اقوام اسلاوی کشف شده اند، در حالی که هند در واقع فهرست نمونه واری از انواع بسیار گوناگون چنین جماعات را نشان می دهد که در عین آنکه کمابیش انحلال یافته اند، اما هنوز کاملاً قابل تشخیصند و پژوهش های کامل تر زوایای تاریخی نشان دهنده ی آن است که این جماعات، نقطه ی آغاز مردم دارای فرهنگند. نظام تولید برپایه ی مبادله ی خصوصی، در واقع هم زمان با انحلال تاریخی کمونیسم به طور طبیعی ایجاد شده آغاز گردید. اما به نوبه ی خود یک سلسله ی کامل از نظام های اقتصاد، میان دنیای مدرن، دنیایی که ارزش مبادله بر تمامی سطح و عمق آن غالب است و شکل بندی هایی که

پایه هایشان در اثر انحلال ها<mark>لکیت اشتراکی فرو</mark> می ریزد، وجود دارد» ۳ مارکس، گروندریسه ۳ صفحه ۸۸۲ .

۱۰۲ - مارکس - نوشته های اقتصادی سال های ۶۴-۱۸۶۱، صفحه ۴۶۵ - تأکیدها از خود مارکس است.

۱۰۲ - همانجا ، صفحه ۱۲۳ .

۱۰۴- مارکس - گروندریسه ، صفحه ۷۳۶ - تأکیدها از خود مارکس است.

۱۰۵- مارکس - نوشته های اقتصادی سال های ۱۸۶۱-۴۶ ، صفحه ۲۳۵ - تأکیدها از خود مارکس است.

مارکس در جای دیگر، برخی جنبه های حیاتی شکل گیری اولیه ی سرمایه را چنین بیان می کند: «سرمایه از حوزه ی گردش آغاز می کند، نقطه ی آغاز حرکت آن به ویژه پول است. پیش از این دیدیم پولی که وارد حوزه ی گردش می شود و به طور هم زمان از این حوزه به شکل اول خود بر می گردد، آخرین ضرورتی است که پول خود را به صورت تعلیق در می آورد. پول در عین حال نخستین مفهوم سرمایه و اولین شکلی است که سرمایه به صورت آن ظاهر می شود. [ M- C-C-M ] حرکت خرید به منظور فروش که جنبه ی فرمال (رسیمی) تجارت یا سرمایه به صورت سرمایه ی تجاری را تشکیل هیدهد. در شرایط بسیار ابتدایی تکامل اقتصادی نیز دیده می شود؛ این نخستین حرکتی است که ارزش مبادله، في نفسه محتواي عمل را تشكيل مي دهد - يعني نه تنها شكل كه محتواي اين عمل نیز هست. این حرکت می تواند در میان خود مردم و یا بین جماعاتی که تولید ارزش مبادلهای هنوز به هیچ وجه پیش فرض تولید شان نشده است انجام گیرد.حرکتی که تنها شامل تولیداتی مي شود كه مازاد بر مايحتاج مورد مصرف آنهاست وفقط در حاشيه و مرز جماعت صورت مي گيبرد. يهوديان در جامعه ي قبديم لهستان، يا به طور كلي در سده هاي ميانه، و تمامي سوداگران دوران کهن (و پس از آن لُمباردها) چنین وضعی داشته اند و در میان جماعاتی که شیوه ی تولیدشان هنوز دارای مشخصه ی ارزش مبادله ای به مثابه ی پیش فرض بنیانی آنها نیست به عهده گیرند. سرمایه تجاری، تنها سرمایه ی در حال گردش است و سرمایه گردشی نخستین شکل سرمایه است؛ سرمایه ای که هنوز به هیچ رو بنیان تولید را تشکیل نمی دهد سرمایه ی پولی و بهره ی پوئی، شکل تکامل یافته تر سرمایه ربایی است که خیلی زود به صورت مستقل، پیدا شدند. و بالاخره شکلC-M-M-C که در آن پول در گردش به طور عام به عنوان وسیله ساده در خدمت **کالاهای در گردش** ظاهر می شود. (مارکس - گروندریسه، صفحه ۲۵۳ - تأکید از خود مارکس است)

۱۰۶- همانجا، صفحات ۵۹-۲۵۸ - تأکید از خود مارکس است.

١٠٧- به قول ماركس:

« [کارتاژی ها] سرمایه را به شکل سوهایه ی تجاری تکامل بخشیدند و بنابراین خود ارزش مبادله را به [هدف] مستقیم تولید تبدیل کردند: یا در جایی که مثلاً روهی ها از طریق تمرکز ثروت، به ویژه مالکیت ارضی در دست عده ای انگشت شمار، تولید را الزاماً، نه با هدف استفاده توسط تولید کنندگان، بلکه به منظور ایجاد ارزش هبادله انجام می دادند و از این رو دارای این وجه از تولید سرمایه داری بود. (مارکس، توشته های اقتصادی ۶۴-۱۸۶۱، صفحه ۹۸ - تأکید ها از خود مارکس است.) او ضمن همین نوشته ها باز هم یادآور می شود:

«دو شکلی که سرمایه به خود می گیرد ، پیش از آن که روابط مستقیم تولید را زیر کنترل درآورد 

سیمتی به این مفهوم به سرمایه ی تولیدی تبدیل شود - و بنابراین به صورت رابطه ی غالب بر 

تولید ظاهر می گردد، عبارت است از سرهایه نجاری و سرهایه ربایی (سرمایه ای که به ربح داده 

می شود) ... به طور مثال رباخواران هند ... جایی که کار هنوز حتا به طور رسمی نیز به زیر 

میطره (شمولِ) سرمایه نرفته است. در اینجا رعبت (Ryol) را به عنوان تارتر به تهر نمی گیرنده او 

هنوز کارگر مزدی نیست ... ما شاهد چنین روابطی میبان اعیبان (Patricians) و عدوام 

طریق هقروض شدن (Plebeians) رم و یا دهقانان صاحب تکه های کوچک زمین و ربا خواران نیز هستیم ... بردگی از 

طریق هقروض شدن (Wage Slavery) در تمایز با بردگی مزدوری (Wage Slavery) ... آنچه 

در باره ی سرمایه ی ربایی گفتیم، در مورد سرمایه ی تجاری نیز صدق می کند. این نوع سرمایه نیز 

به همان اندازه می تواند شکل گذار به شمول کار زیرفرمان سرمایه (در ابتدای شمول رسمی) 

باشد. این مسأله در جاهایی صادق است که تاجر به عنوان تاجر در نقش صاصب تارگاههای تولید 

باشد. این مسأله در جاهایی صادق است که تاجر به عنوان تاجر در نقش صاصب تارگاههای تولید 

هنوزورده های کارگاه های مستقل ظاهر می شود. (همانجا ، صفحات ۱۲۰ – ۱۸ – تأکید ها از 

خود مارکس است.) . در مورد یونان، مارکس تأکید دارد که گرچه لغت سرمایه در یونان قدیم 

خود دارد، لغت عدارد، لغت عودان قدیم 

خود دارد، لغت عدارد، اغت عدارد به عزان، مارکس تأکید دارد که گرچه لغت سرمایه در یونان قدیم 

خود دارد ندارد، لغت عدارد، اغت عدارد که گرچه لغت سرمایه در یونان قدیم 

خود دارد ندارد، لغت عدارد، این مدادف با

Principalis Summariei creditae یعنی اصل وام در رَم قدیم است. (گروندریسه ، صفحه ۵۱۳).

۱۰۸- همانجا ، صفحات ۷۱-۴۷۰ - تأکیدها از خود مارکس است.

۱۰۹- مارکس - نوشته های اقتصادی ۶۴ - ۱۸۶۱ ، صفحه ۲۴۶ - تأکید ها از خود مارکس است.

۱۱۰- انگلس - «وضع طبقه ی کارگر در انگلیس» که در سالهای ۴۵-۱۸۴۴ نوشته شده. مجموعه ی آثار به زبان انگلیسی جلد ۴ - صفحه ۵۶۳ . انگلس در همین صفحه از تجربه ی خود با یک بورژوا لیبرال روشن ضمیر اهل منچستر صحبت می کند که موافق فسخ قانون غله (Corn Law) بود. انگلس ناراحتی شدید خود را از شرایط زیستی وحشتناک کارگران به او اظهار می دارد و می نویسد: «این شخص با آرامش و تا به آخر به سخنانم گوش داد. اما پس از جدا شدن از من و پیش از آن که در خَم کوچه بهیچد گفت: «با این همه، پول زیادی می توان ساخت، جناب آقا، صبح شما بخیر». پس از سطوری که از مارکس نقل قول شد، انگلس ادامه می دهد: «و اگر کارگر (Operative) وادار به این نوع تجرید نگردد، اگر تأکید نداشته باشد که او «کار» است، بلکه انسانی است که از جمله دارای خصوصیت نیروی کار نیز هست، اگر به این نتیجه گیری رسد که لزومی ندارد به عنوان کالایی به نام «کلر» در بازار خرید و فروش شود، استدلال بورژوازی متوقف می گردد. او [بورژوا] نمی تواند تصور آن را بکند که با کارگران جز رابطه ی خرید و فروش هیچ رابطه دیگری دارد؛ او به آنها نه به عنوان انسان، که به صورت رابطه ی خرید و خودشان آنها را به این نام صدا می زنند – نگاه دست ها – دست هایی که دائم و جلو روی خودشان آنها را به این نام صدا می زنند – نگاه دست ها کارگران برژوازی آنها را به این نام صدا می زنند – نگاه دست ها کند (همانجا).

۱۱۱- مارکس - نوشته های اقتصادی ۶۴ - ۱۸۶۱ ، صفحه ۴۲۲ - تأکید از خود مارکس است.

۱۱۲- مارکس - گروندریسه ، صفحه ۵۱۲ .

۱۱۳ - همانجا ، صفحه ۳۰۳ - تأكيد از خود ماركس است.

۱۱۴- جان استوارت میل : «اصولِ اقتصادِ سیاسی» - صفحات ۲۰۰-۱۹۹ - متن عبارتی که مارکس از آن نقل قول می کند، به قرار زیر است :

«قوانین و شرایط تولید شروت نشان از خصلت حقیقت مادی دارند و هیچ چیز انتخابی یا خودسرانه در آنها وجود ندارد. آنچه بشر تولید می کند، باید با شیوه ها و تحت شرایطی که توسط سرشت اشیاء بیرونی و خواص ذاتی و ساخت جسمی و مغزی خود انسان ها به آنان تحمیل می شود، تولید شود ... این مسأله اما در مورد توزیع شروت ها صدق نمی کند. این موضوع منحصراً وابسته به نهادهایی است که انسان ها به وجود می آورند. بشر به محض ایجاد اشیاء، می تواند با آنها، به طور فردی و یا جمعی، آن چنان که مایل باشد رفتار کند. آنان می توانند این اشیاء را در اختیار هر آن کس که دوست دارند و تحت شرایطی که مایل باشند، قرار دهند».

۱۱۵- مارکس - گروندریسه ، صفحه ۸۳۲ - تأکید از خود مارکس است.

۱۱۶- مارکس - نوشته های اقتصادی ۶۴ - ۱۸۶۱ ، صفحه ۱۲۳ -تأکید از خود مارکس است

۱۱۷ - همانجا، صفحه ۲۴۵ - تأكيد از خود ماركس است.

۱۱۸- عارکس - گروندریسه ، صفحه ۸۳۱ - تأکید از خود مارکس است.

۱۱۹ - شخصی یک بار از انشتین پرسید: در جنگ جهانی سوم چه نوع اسلحه ای به کار خواهد رفت ؟ انشتین به عنوان یک انسان دانا به او جواب داد: من نمی توانم پاسخ سؤال شما را پیش بینی کنم، اما می توانم به یقین به شما بگویم، که در جنگ چهارم، تنها تبر سنگی به کار خواهد رفت.

۱۲۰- مارکس - نوشته های اقتصادی ۶۴ - ۱۸۶۱ ، صفحه ۴۲۳ - تأکید از خود مارکس است.

۱۲۱- مارکس - گروندریسه - صفحه ۲۷۸ - تاکید از خود مارکس است.

۱۲۲- مجموعه ي آثار ماركس و انگلس به زبان انگليسي - جلد پنجم ، صفحه ۴۹.

۱۲۳- سانتیاگو کاریلو - بحث و گفتگو با رژی دبره و ماکس گالو در باره ی اسپانیا، چاپ ۱۹۷۴- سانتیاگو کاریلو - بحث و گفتگو با رژی دبره و ماکس گالو در باره ی اسپانیا، چاپ ۱۹۷۴ لفرانسوی آن در ۱۹۷۴ با انتشار بافت.

۱۲۴- همانجا، تأكيد از خود كاريلو است.

۱۲۵- ماركس - نوشته هاى اقتصادى ۶۴ - ۱۸۶۱ ، صفحه ۲۵۸ .

The unfinished Agenda:

Essays on Political Economy of Government Policy in Honour of Arthur Seldon, The Institute of Economic Affairs, London 1986 - P 129

۱۲۷- همانجا، صفحه ۱۳۱-۱۳۱ - کتابی که میلتون فریدمن از آن نام می برد، عبارتست از: 
Milton & Rose Friedman, Capitalism and Freedom,
University of Chicago Press, Chicago, 1962.

۱۲۸- کتابی که در آن با لحنی تند و دن کیشوت وار از شکست یأس آور نام برده، اظهار تأسف می شود و از آن صحبت می شود که همه ی ما «فقط زندانیان دولت هستیم» عبارت است از: Alan Duncan & Dominic Hobson, From Saturn's Childern, Siclair - Stevenson, London 1995.

آلن دنکن یکی از اعضاء محافظه کار مجلس عوام در انگلیس است.

Gordon Tullock, "Wanted, New Public choice - \\ \text{Theories"}, in Martin J. Anderson (ed.), The unfinished Agenda, P. 16.

نویسنده دربارهی «توضیح تثوریک» موجود بر آنچه که «معمای حل ناشده» می نامد، چنین می نویسد:

«تا جایی که می دانم، سه موضوع مناسب برای چنین تئوری وجود دارند: یکی توسط همکارم پروفسور جیمز بو کانان ابداع شد. یکی توسط ریچارد آرمی نماینده ی تکزاس در کنگره ی آمریکا [استاد پیشین اقتصاد در دانشگاه A&M تکزاس] و سومی توسط خودم ... محتوای هر سه نظریه معطوف به اثر ایده ها بر دولت است. ریچارد آرمی آن را بریایه ی اثرات زهرآگین کتاب نظریه معطوف به اثر ایده ها بر دولت است. ریچارد آرمی آن را بریایه ی اثرات زهرآگین کتاب The Affiuent Society نوضیح می دهد. بو کانان علت آن را واکنش دیرهنگام به کتاب دیگری، یعنی کتاب The General Theory نوشیه ی جان مینارد کینز می داند. نظر من کمی پیچیده تر است و فرض را بر این می گذارم که سیامتمداران آن را در اثر تجربه آموخته اند ... اساس هر سه نظریه آن است که، تغییر نه در دنیای واقعی، که در شیوه ی رفتار و در نتیجه تغییر در ذهنیت مجریان امور صورت گرفت. آشکار است که محک زدن به چنین فرضیه ای دشوار است» (همانجا ، صفحات ۱۵–۱۷).

اشکال در اینجاست که نه تنها «محک زدن به چنین فرضیه ای دشوار است»، بلکه این فرضیه ها از آن جهت کاملاً ابلهانه است که کوشش دارد تغییراتی عینی و دوران ساز را از طریق اثرات مرموز چند کتاب بر فکر مسئولان امر توضیح دهند. چه رسد به اثرات دیرهنگام نوشته های کینز بر فکر مسئولان، آن هم پس از چند دهه که این رمز و راز را غلیظ تر و تقصیر او را طبق احکام پول گرایان شدید تر می کند. در پناه چنین فرضیه هایی البته، این خوش خیالی را در می یابیم که ایده ی دست راستی های افراطی به مرور زمان و به طور مشابه افکار مسئولان امور را تحت تأثیر قرار خواهد داد و از آن پس برای همیشه در ناز و نعمت بسر خواهیم برد. منتها آنچه مایه ی سرخوردگی آنهایی می شود که این نظرات را جدی می گیرند، این است که مجبورند اقرار کنند، برغم تسخیر «افکار مسئولان امر» " از جمله رونالد ریگان و مارگارت تاچر " تنظیم بودجه ی سالانه ای معقول و مسئولانه ، باز هم به صورت یک سراب باقی می ماند.

۱۳۰ - به پانویس شماره ۱۲۶ مراجعه شود.

۱۳۱- کینز: «تثوری عمومی اشتغال، بهره و پول»، چاپ انگلیسی، صفحه ۳۲۰ ـ

۱۳۲ - همانجا - صفحه ۲۸۱ - ۲۸ .

۱۳۳- كينز مسأله را چنين مطرح مي كند:

«و اما وقتی می رسیم به هبارزه طبقاتی، عرق ملی، محلی و شخصی من مانند هرکس دیگر - بجز بعضی متعصبین ناپسند - به محیط اطرافم تعلق خواهد گرفت ... اما هنگامی که می رسیم به جنگ طبقانی، مرا در سنگر بورژوازی تحصیل کرده خواهید یافت».

Keynes, "Am I a Liberal?" in: Essay in Persuasion.

Norton & Co, Inc, N.Y. 1963, P 324.

Keynes, "Economic Possibilities for our grand

144

Children" in : Essays in Persuasion P. 364

بى كارى تكنولوژيك توسط خود كينز با تأكيد نوشته شده.

۱۳۵- همان گونه که مارکس در گروندریسه می نویسد:

«تحقق سرمایه به حداکثر و نیز حداکثر تداوم تولید، عبارت است از زمان گردش [سرمایه] مساوی با صفر، یعنی در چنین وضع و شرایطی که سرمایه در آن تولید می کند، محدودیت آن توسط زمان گردش و لزوم گذشتن از مراحل مختلف دگردیسی را به حال تعلیق در می آورد. گرایش ضروری سرمایه، تلاش برای رساندن زمان گردش [سرمایه] به صفر است، و این به معنای گرایش به تعلیق خود سرمایه خواهد بود چرا که این، سرمایه و تنها خود آنست که زمان گردش را به عنوان یکی از مراحل تعیین کننده ی زمان تولید برقرار می کند. » (صفحه ۴۲۹) - تحولات مابعد انقلابی در ابتدا و در رابطه با اهداف خوش خیالانه ی سرمایه در مورد تحقق سرمایه در زمان گردشی مساوی صفر موهبتی بزرگ بود. بیرون کشیدن و تخصیص کار اضافی از طریق سیاسی تا زمانی که مصارف فردی - و تولید صنعتی همخوان با آن- می توانست و می بایست در سطح خیلی پائین نگه داشته شود، از این لحاظ مفید بود. در مرحله ی بعدی اما، همین موهبت بزرگ پیشین بر سرِ راه تداوم پیشرفت اجتماعی - اقتصادی تبدیل به مانمی عمده گردید و نشان داد که بیرون کشیدن کار اضافی از طریق اجبار سیاسی، هنگام رویارویی جامعه با بحران ساختاری نظام سرمایه به خودی خود راه حلی دوام پذیر برای تنگناهای زیرساختی نیست. بحران ساختاری نظام سرمایه به خودی خود راه حلی دوام پذیر برای تنگناهای زیرساختی نیست. بحران ساختاری نظام سرمایه به خودی خود راه حلی دوام پذیر برای تنگناهای زیرساختی نیست.

۱۳۷- همانجا - صفحه ۷۱۰ ، تأکید از مارکس است.

۱۳۸ - لنین - «چپ روی بچگانه ...» مجموعه ی آثار لنین به زبان انگلیسی، جلد ۲۷ ، صفحه ۲۳۴.

۱۳۹ - لنين - «در باره ي تعاون» - مجموعه ي آثار به زبان انگليسي ، جلد ۳۳ ، صفحه ۴۷۲ .

۱۴۰- همانجا ، صفحه ۲۷۳ .

١٤١- همانجا .

Mészaros, "Political Power & Dissent in postrev olutionary Societies, 1997,

-144

صفحه ۹۱۲-۹۱۲ همین کتاب به انگلیسی .

۱۴۳- لنين – «چپ روي بچگانه ...» ، مجموعه آثار ، جلد ۲۷، صفحه ۳۵۱.

۱۴۴– همانجا ، صفحه ۳۴۵ .

۱۴۵ - همانجا، صفحه ۳۵۱.

۱۴۶ - لنين - «نامه هاي از دور» - مجموعه ي آثار ، جلد ۲۲ ، صفحه ۳۲۵ .

۱۴۷- لنین – «اقتصاد و سیاست» ، مجموعه ی آثار ، جلد ۳۰ ، صفحات ۱۰۹–۱۰۸.

۱۴۸ - همانجا، صفحه ۱۰۸.

۱۴۹ خود لنین ضمن سخنرانی به مناسبت جمع بندی کار نب با تلخی شکایت می کرد که ارگان های دولتی تازه ایجاد شده، سخت زیر تأثیر دولت تزاری باقی مانده اند. نقل قول او در مقاله ای آمده است که در پانویس ۱۳۹ نام برده شده. (صفحه ۹۱۵ همین کتاب به انگلیسی). ۱۵۰ لنین - «آیا بلشویک ها می توانند در قدرت بمانند؟» ، مجموعه ی آثار ، جلد ۲۶ ، صفحه ۱۳۰ .

۱۵۱- منانحا.

۱۵۲- صفحه ی آخر بر مبنای بخش ۳ (قدرت سیاسی در جامعه ی در حال گذار) و برگرفته از مقاله ای است که در پانویس شماره ی ۱۴۲ ذکر شد. صفحه ۵-۹۰۳ همین کتاب ۱۵۳- لنین - «درباره ی تعاون» ، مجموعه ی آثار، جلد ۳۳، صفحه ۴۷۴.

۱۵۴- همانجا، صفحه ۲۷۵.

۱۵۵- لنين - «چپ روي بچگانه ...» ، مجموعه ي آثار، جلد ۲۷ ، صفحه ۳۴۶ - تأكيد از خود لنين است.

Trotsky, "The Third International after Lenin —109 Pioneer pub., New York, 1957, P. 35-6.

Issac Deutscher, Stalin: A political Biography, —NAV Oxford University Press, London, 1967, P. 293.

١٥٨- همانجاء صفحه ٢٩١.

١٥٩- همانجا، صفحه ٢٨٢.

Issac Deutscher, The Prophet unarmed: Trotsky, —19.
1921-1929, Oxford University Press, London, 1970, P. 266.

Trostky, The Revolution Betrayed, Pioneer Pub. N.Y. -1957, P. 255.

١٩٢- همانجا .

١٤٣ - همانجا، صفحه ٢٥٤ .

Christian Rokovsky, The "Professional Dangers" -\footnote{\pi}\text{of Power (1928), in C. Rakovsky: Selected Writings on opposition in U.S.S.R. 1923-1930, edited by Gus Fagan, Allison & Busby, London, 1980, P. 124.

۱۶۵ - همانجا، صفحه ۱۳۲ .

۱۶۶- همانجا، صفحه۱۳۵.

۱۶۷ - همانجا، صفحه ۱۳۶.

۱۶۸ – همانجا، صفحه ۱۳۰ .

۱۶۹- «اگر در زمان انقبلاب فرانسه، اتومبیل وجود داشت، پدیده ای به نام «حرمسرای متحرک» نیز پدید می آید، پدیده ای که بنا به قول رفیق سوسنوفسکی نقش بسیار پراهمیتی در ایجاد ایدئولوژی بورو کراسی شوراها و حزب ما بازی کرده است. (همانجا، صفحه ۱۲۸).

۱۷۰- مارکس، نوشته های اقتصادی ۶۴-۱۸۶۱ ، صفحه ۴۱۳

Stalin, "Economic Problems of Socialism in The U.S.S.R., -1VV (1952) in: **The Essential Stalin:** Major Theoritical writings 1905-1952, edited by Bruce Franklin, Croom Hel, London, 1973, P. 457-8.

۱۷۲- همانجا ، صفحه ۴۵۸.

١٧٣– هيانجا ، صفحه 4۶۵ .

۱۷۴- همانجا ، صفحه ۴۶۶ .

۱۷۵- همانجا ، صفحه ۴۶۱ .

١٧٤- همانجا ، صفحه ٢٤٢ .

١٧٧- همانجا ۽ صفحه ٢٥٧.

۱۷۸- همانجا ، صفحه ۴۶۷ - بر لغت "Essential" توسط خود استالین تأکید شده است. ۱۷۹- نخستین دور اصلاحات صنعتی، در زمان خروشچف در همان سال ۱۹۵۷ به مرحله ی اجرا گذاشته شد.

۱۸۰ مقاله معروف لیبرمن در باره ی «برنامه، سود و جایزه» در روزنامه ی پراودای ۹ سپتامبر

۱۹۶۲ منتشر شد که به مدت چند سال موجب بحث های گسترده ای گردید. این بحث ها که حول محور این مسأله می چرخید که چگونه می توان هکانیسمهای برنامه ریزی و کنترل را بهبود بخشید، مورد تأیید خروشچف و حزب قرار گرفت. پشتیبانی از نظرات لیبرمن، پس از افتادن خروشچف از قدرت در اکتبر ۱۹۶۴ باز هم ادامه یافت.

۱۸۱- بنا به اذعان آکادمیسین نمچینوف، ربیس شورای علوم اتحاد شوروی، در مقاله ی منتشره در پراودای ۲۱ سپتامبر ۱۹۶۲، مُجموعه ی آنچه به بحث افزوده شد و آن را قدمی به پیش راند، در سال ۱۹۶۵ در ایتالیا به صورت کتابی زیر این عنوان چاپ شده است:

Liberman, Nemchinov, Trapeznikov e alti, **Piano, Profito nell economia Sovietica,** a cura di Lisofoa, Edition Rivoniti, Roma, 1965.

روایت نمچینوف از نشست آوریل ۱۹۶۲ شورای آکادمی علوم شوروی در صفحه ۳۱ این کتاب آمده است.

۱۸۲- به عقیده آکادمیسین نِمچینوف، گردهمآییِ آوریل ۱۹۶۲ تصمیم گرفت «از ابتکار خارکف پشتیبانی کند و این تجربیات را در همان راستا و با عطف توجه به ارائه ی انواع جدیدِ فرآورده ها و بهره گیری از وسایل تولید مدرن گسترش دهد»

V. Nemchinov "obiettivo Pianificato e incentivo

Materiale " (a Proposito delle Proposte di Liberman)

صفحه ۳۱ کتاب، که در پانویس ۱۷۷ از آن نام برده شد.

۱۸۳ - همانجا، صفحه ۳۰.

۱۸۴- همانجا، کلمات آخر نوشته برای آنکه تأثیر بیشتری بر خواننده داشته باشد، توسط نمچینوف با تأکید نوشته شده است.

۱۸۵- همانجا، صفحه ۲۹.

Moshe Lewin

۱۸۶- نقل قول شده در :

Stalinism and seeds of Soviet Reform: Debates of the 1960, S. Pluto Press, London 1991, P. 148.

V. Touradjev, Une Economie Dirigée -\AV Edition de L'agence, Press Novesti, Moscow, 1967, PP. 142-3.

۱۸۸– لیبرمن، در کتاب یاد شده ، در پانویس ۱۸۱، صفحه ۲۴

۱۸۹- در همان کتاب، مقالهی

articolo di Liberman Per la Novosti, صفحه ۱۶۶

V. Nemchinov, "Gestione economica socialista e

-14.

Pianificazioné della Produzion".

در همان کتاب، صفحه ۶۹

۱۹۱ - همانجا، صفحه ۷۲ .

۱۹۲ - همانجا، صفحه ۷۳ .

David Mandel, Rabotyagi: Prestroika and after viewd -- \\rm from below.

مصاحبه با کارگران شوروی سابق - مجله مانتلی ریویو، ۱۹۹۴، صفحه ۳۶. به نوشته ی دیوید مندل: «در بهار ۱۹۹۱ پتر در نوو چرکاسک به قتل رسید. او را سخت مضروب کردند و در خیابان رها ساختند تا بمیرد. در کیف همراه او مدارکی در باره ی حوادث سال ۱۹۶۲ پیدا شد. عاملان این قتل هنوز ناشناخته مانده اند.اما این مصاحبه ها (که در مجله فوق منعکس شده و لحنی انتقادی به گرباچف و پلتسین دارد) روشن می سازد که به احتمال زیاد، قتل انگیزه ی سیاسی داشته است. (همانجا، صفحه ۱۵)

۱۹۴- به لایحه ی شماره ی ۷۳۱ شورای وزیران، به ویژه پاراگراف ۹۵ تا ۱۰۴ که در کتاب: La Reforme economique en URSS, Plan,stimulants,

initiative, Edition, de l'agence Press

Novosti, Moscow, 1965, PP. 178-9

آمده، مراجعه كنيد

Michael Gorbachov, Democratization:

-190

## The Essence of Prestroika, The Essence of Socialism,

Novosti Press, Moscow, 1988.

گرد همآیی کمیته ی مرکزی حزب کمونیست اتحاد شوروی با گردانندگان دستگاه های ارتباط جمعی، نهادهای اید ثولوژیک و اتحادیه های هنری - ۸ ژانویه ۱۹۸۸ - آژانس نووستی، چاپ مسکو ، ۱۹۸۸ .

۱۹۶ - همانجا،

۱۹۷ – همانجاء صفحه ۱۱ .

Gavriel Popov, Dangers of Democracy,

-134

New York review of Books, 16 August 1990.

۱۹۹ - دیوید مندل در کتاب یاد شده در بالا، صفحه ۱۲.

Eugene Varga, Political Economic Problems of capitalism, -v... Progress Publishers, Moscow, 1968, P,25.

۲۰۱- مارکس - سرمایه ، جلد اول، صفحات ۳۳۱-۳۳۰.

Peter Siuda - ۲۰۲ به نقل از مقاله ی دیوید مندل در مانتلی ربویو، صفحه ۳۰ .

Oleg Bogomolov, " A farewell to The - y.y

Primitive View of Socialism", soviet weekly ,Nov. 4 1989.

R. Tucker, Philosophy and Myth in Karl Marx, Cambridge University Press, 1961, P. 235.

Vadim Medvedev, "The Ideology of Prestroika" in —۲-۵ **Prestroika** Annual Vol. 2, Edited by Abel Aganbegian, Futura

Macdonald, London, 1989, P. 31.

۲۰۶ همانجا

Alexander Bessmerrnykh, "Foreign Policy- a New 27.7 Course", in Prestroika Annual Vol. 2, P. 49.

۲۰۸ – همانجاء صفحه ۵۰ .

۲۰۹- همانجاء صفحه ۴۹.

Julien Bromlin, "Ethnic Relations and Prestroika" in -y1.

Prestroika Annuel, Vol. 2, P. 118.

Michael Gorbachev, Prestroika" New Thinking for our Country and the world, updated Edition, Fontana Collins, London, 1988, P. 141.

۲۱۲~ همانجا، صفحه ۱۸۵.

۲۱۳ - همانجا، صفحه ۲۲۱ .

۲۱۴ - همانجاء صفحه ۲۲۰ .

۲۱۵- همانجا، صفحه ۲۶۴، گرباچف در جای دیگری از این کتاب می نویسد: «ما در باور خود به این که پروستروئیکا گذشت ناپذیر و در واقع گوبز ناپذیر است و نیز این که هاهیج راه دیگری جز آن نداریم، هم صدا هستیم (همانجا صفحه ۴۷). اما حتا اگر چنین پیشنهادی بتواند به عنوان حقیقت در نظر گرفته شود، نبود ادعایی هیچ آلترناتیو دیگر به هیچ رو به معنای دوام پذیری و عقیلایی بودن شیوه ی عمل انتخاب شده نیست. ادعای سیاستمداران مبنی بر این که «هیچ

آلترناتیو دیگری وجود ندارد»، بطورعموم نشانهی توجیه شکست هایی است که خود ایشان عامل آن بوده اند.

۲۱۶- وادیم مدودف، در مأخذی که از او ذکر شد، صفحه ۴۰.

۲۱۷- همانجا، صفحه ۲۲.

۲۱۸- گرباچف، پرستروئیکا، صفحه ۲۶۷.

Hillel Ticktin, "The Political Economy of The Gorbachev Era" Critique, No. 17, 1986, P. 122-4.

هم چنین به تحلیل جامع نویسنده از نظام شوروی در اثر زیر مراجعه کنید:

Origin of the crisis in the U.S.S.R.: Essays on the political Economy of a Disintegrating System, M.E. Sharp Inc. N.Y. 1992. Bertell ollman's "The Regancy of The Proletariat in crisis: A job for Prestroika" (in his Dialectical Investigation,

Routledge, New York, 1993, P. 109-118).

در نوشته ی اخیر ارزیابی هشدار دهنده ای از کوشش های اصلاحی گرباچف و اینکه «شکست شان محتوم بود» دیده می شود.

John Rettie: "only market can save Soviet

- 77.

Economy", The Gardian, 17 October 1990.

Tatyana Zaslavskaya, "Ninetie's nervous breakdown for - YYV
Democrats as Things fall" Soviet Weekly,
10 Jan. 1991.

۲۲۲- مجله اکونومیست ، «کارخانجات اروپای شرقی: اقدام ناتمام»،

۱۰ ژانویه ۱۹۹۰ .

٣٢٣- مجله اكونوميست، «از ماركس تا بازار» ، ١١ مه ١٩٩١ .

۲۲۴- مجله اکونومیست، ۲۲ دسامبر ۱۹۹۰.

۲۲۵ - از قول سرگشی استانکویچ در نشریه ی Moscow News ۶ ژانویه ۱۹۹۱ .

I. Savvateyeva, "A chile wind blows Through Soviet" - \*\*\*
Economy, Soviet weekly, 21 Feb. 1991.

James Blitz, "Shatalin, Key to Soviet reform", The sunday Times, - \* \* Y \ 16 Sep. 1990.

۲۲۸- همانجا .

۲۲۹- روزا لوکزامبورگ - «مسائل سازمانیِ سوسیال دموکراسی در روسیه» (چاپ اول در نشریه ی ۲۲۹- روزا لوکزامبورگ - «مسائل سازمانیِ سوسیال دموکراسی در روسیه» (چاپ اول در نشریه ی Neue Zeit) که زیر عنوان «لنینیسم یا مارکسیسم؛ با مقدمه ای از برترام و ولف به انگلیسی ترجمه شده و در کتاب:

R. Luxemburg: "The Russian Revolution and Leninism or Marxism", The University of Michigan Press, Ann Arbor, 1961, P. 98.

۲۳۰ همانجا، صفحه ۳۰ و صفحه ۳۹ .

۲۳۱- مجموعه ي آثار ماركس و انگلس، جلد ۵، صفحه ۷۵ .

۲۳۲- مارکس، گروندریسه، صفحات ۴۷۰-۴۷۱.

۲۳۳- مجموعه ی آثار مارکس و انگلس، جلد ۲۴، صفحه ۴۲۶، تأکید از خود مارکس است.

۲۳۴- همانجا، صفحه ۴۶۵، تأكيدها از خود ماركس امت.

٣٣٥- همانجا، صفحه ۴۶۵ ، تأكيدها از خود ماركس است.

۲۳۶- کتاب گابریل کُلکو، از اثر جنگ ها بر تحولات اجتماعی قرن بیستم تحلیلی قدرتمند می دهد. به طور مثال در یک بخش از کتاب او در مورد دوره ی پس از پایان جنگ می خوانیم: «اثرات جنگ اول جهانی بر ساختار اجتماعی اروپا و اقتصاد و موجودیت آن قاره از نظر انسانی و جمعیت شناسی، بیش از هر رویداد دیگر پس از انقلاب کبیر فرانسه بود. این جنگ موجب آغاز آن تغییرات عینی گردید که بعدها آگاهی ذهنی و سیاست های قاره را پس از ۱۹۱۷ به ژرفی تغییر داد. با توجه به اثرات ناموزون جنگ، پی آمدهای آن را باید در تمام ابعاد گوناگون آن، از اثرات فاجعه بار تا سرنوشت ساز – مانند مورد روسیه – و تا آنها که بطور کامل پراهمیت بودند، مانند بریتانیای کبیر، مورد توجه قرار دهیم. با این همه از آنجا که شرایط زمان جنگ، بر مشکلات و مسائل پرشمار و فشارهای دیرپای اقتصادی – اجتماعی اروپا اثراتی متقابل داشت، مشکلات و مسائل پرشمار و فشارهای دیرپای اقتصادی – اجتماعی اروپا اثراتی متقابل داشت، هیچ کشور اروپایی از اثرات این جنگ و در نتیجه شتاب گرفتن بحرانی که بیشتر مردم قاره با آن هیچ کشور اروپایی از اثرات این جنگ و در نتیجه شتاب گرفتن بحرانی که بیشتر مردم قاره با آن روبرو بودند و پیش از اثرات این جنگ و در نتیجه شتاب گرفتن بحرانی که بیشتر مردم قاره با آن

Gabriel Kolko, century of war: politics, conflict and society since 1914, The New Press, N.Y. 1994, P.87.

۲۳۷~ به پانویس ۲۲۳ مراجعه شود.

۲۳۸- به بخش ۱-۳-۱۷ مراجعه شود.

۲۳۹- مجموعه ی آثار مارکس و انگلس، جلد ۳۴، صفحه ۴۱۳.

44.

Michael Binyon, "Gorbachev opts for free Market: - stock Exchange for Moscow", The Time, 10 April 1990

۲۴۱- همانجا ،

۲۴۲ - همانجا.

۲۴۳ همانجا.

۲۴۴- همانجا.

۲۴۵- مصاحبه با Kugushev در کتاب یاد شده از I. Savvateyewa زیر عنوان «بادی از نوع شیلی در اقتصاد شوروی می وزد».

۲۸ ، Soviet weekly مارشال سرکئی آخرومیف « «دارند ما را از هم می درند»؛ مجله ۱۹۹۱ ، ۲۸ ، Soviet weekly

Roy Medvedev "walking out on History" -۲۴۷، روزنامه گاردین ، ۳۰ اوت ۱۹۹۱.

۲۴۸ همانجا .

۲۴۹- از اسرار آمیزترینِ این خود کشی ها، یکی مرگ مارشال سرگئی آخرومیف بود که در فوریه ۱۹۹۱، «دموکرات ها» را - از آبارتوف و گابریل پوپوف گرفته تا یلتسین - یه خاطر کوشش آنها برای متلاشی کردن اتحاد شوروی، سخت مورد انتقاد قرار داد.

> جله Georgi Ovcharenko "Key Trial for Glasnost" -۲۵۰ ۱۷ Soviet weekly

در دست انتشار:

## **فراسوی سرمایه** بخش سوم

## بحران ساختاری نظام سرمایه جلد دوم

نوشته ی: ایستوان مزاروش برگردان: مرتضی محیط

جلد دوم این کتاب شامل سه فصل آخر به شرح زیراست:

فصل هجدهم: واقعيت تاريخي تعرض سوسياليستي

فصل نوزدهم: نظام اشتراکی و قانون ارزش

فصل بیستم: خط مشي با كمترين مانع

که در این فصول به شرح ماهیت بحران ساختاریِ نظام سرمایه و چالش های استراتژیک که در اثر آن برای سوسیالیست ها مطرح شده، می پردازد.

مطمئن هستیم که خوانندگان جلد اول، مشتاقانه در انتظار جلد دوم آن هستند. لذا تلاش خواهیم کرد تا اوایل سال آینده شمسی آن را منتشر کنیم.

انتظار داریم که در معرفی این کتاب به سایر علاقمندان و نیز توزیع وسیع تر آن ما را یاری رسانید.

پیش خرید کتاب، ما را در تأمین مالی انتشار آن کمک خواهد کرد، قبلاً از یاری شما سپاسگزاریم.

## از پیشگفتار مترجم:

.... از نظر ایستوان مزاروش عنوان « فراسوی سرمایه» را به چند مفهوم باید درک کرد:

 ۱ به مفهوم اصلی اصطلاح «فراسوی سرمایه»، آن چنان که مارکس هنگام به عهده گرفتن وظیفهی عظیم نوشتن کتاب «سرمایه» آنرا درک میکرد.

۲ - به مفهوم رفتن به فراسوی روایات چاپ شده ی کتاب «سرمایه» مارکس که شامل جلددوم و سوم، گروندریسه» و «تئوریهای ارزش اضافی» نیز میشود: چرا که پروژهای که مارکس، زندگی خود را وقف آن کرد، نه تنها ناتمام ماند، بلکه تنها مراحل ابتدایی آن کامل گردید و بنابراین، آن چه از او به چاپ رسیده، نمیتواند منعکس کنندهی اهداف بیان شده از سوی او به طور کامل باشد.

۳ - و بالاخره رفتن به فراسوی خود پروژه ی مارکس، به شکلی که در قرن نوزده تحت شرایط آغاز صعود جامعه ی کالایی در سطح جهانی و در شرایطی که بسیاری از امکانات نظام سرمایه، امکاناتی که در قرن بیستم آشکار شدند، هنوز به صورت نهفته وجود داشتند و امکان موشکافی تنوریک آنها از سوی او وجود نداشت...»

امروز عصای سِحر آمیز اجهانی شدن، چون راه حلی خودکار برای تمام مشکلات و تضادهای موجود به ما عرضه می شود. این راه حل چون مقوله یی کاملاً بدیع و تازه معرفی می شود، گویی مسئله ی جهانی شدن تازه در یک یا دو دهه ی اخیر آن هم با وعده ی خیر و برکت جهان شمولی همپای ادست نامرئی، که روزی به همین گونه ستوده می شد، در افق تاریخ پدیدار شده است. اما واقعیت امر این است که سمتگیری نظام سرمایه از همان آغاز کار بی وقفه جهانی شدن بوده است، چرا که با در نظر گرفتن خصیصه ی محدودیت ناپذیر اجزای سرمایه تکامل آن جز به شکل نظامی جهانی و فراگیر غیرقابل تصور است. به این دلیل است که سرمایه می بایست برای برداشتن تمام موانع توسعه ی کامل خود تلاش است که سرمایه می بایست برای برداشتن تمام موانع توسعه ی کامل خود تلاش کند؛ و تا زمانی که این نظام به حیات خود ادامه دهد باید هم چنین کند.

در اینجا است که آشکارا تضاد شدیدی پدیدار میشود. زیرا، در حالی که سرمایه در پیکربندی تولیدیاش ــدر زمان ما در درجهی اول با وساطت انحصارات ملی و فراملیتی ـ گرایش به ادغام و آمیختگی جهانی (و به این مفهوم، در حقیقت و بهطور اساسی گرایش به جهانی شدن) دارد، تشکیل سرنوشتساز اکل سرمایهی اجتماعی، یا اسرمایهی جهانی، تا به امروز فاقد شکلیندی دولتی مناسب خود بوده است. این است آنچه با احکام ذاتی خودِ نظام، بهعنوان نظامی بیوقفه محدودیت. ناپذیر و جهانی، در تضاد شدیدی قرار میگیرد. بنابراین، نبود ۱دولتی برای نظام سرمایه، به مفهوم واقعیاش، نشان دهندهی ناتوانی سرمایه در تحقق منطقِ عینی خصیصهی محدودیتناپذیر خود به سر منزل مقصود و هدف غایی آن است. چنین وضعیتی است که تمام انتظارات پرشور اجهانی شدن، را زیر سایه یی از ابهام برده و در معرض شکستی دردناک قرار میدهد؛ بدون آن که خودِ مسئله، یعنی لزوم ادغام و آمیختگی حقیقی و جهانی تولید بشر، را حل کند یعنی مسئله یی که ننها راهحل سوسیالیستی پاسخگوی آن است؛ چرا که بدون راهحل سوسیالیستی تضاد آشتیناپذیر و مقابلهی برتری طلبانه و الزاماً فزایندهی قدرت های رقیب برای به دست آوردن مَفَرهای موردنیاز خویش تنها میتواند ادامهی بقای بشر را با خطری مصیببار تهدید کند؛ شاهد زندهی آن کشور چین است که اقتصادش (حتی با نرخ رشد کنونی) بهناچار از قدرت اقتصادی آمریکا اهمیت بیشتری بیدا خواهد کرد.

بحران ساختاری نظام سرمایه بیان آشکارِ رویاروییِ نظام با محدودیتهای ذاتی و درونی خویش است.

از مقدمهی نویسنده برای جاپ فارسی کتاب